AN

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto dell”emergenza Covid-19 e recovery fund

Saepe in periculis di Marco Dell'Utri

di Marco Dell’'Utri

22 marzo 2020

Sommario:

Saepe in periculis
Note in tema di persona e comunita
di Marco Dell’Utri

Il distanziamento e lisolamento forzati, imposti dal controllo del rischio epidemico, rivelano il

volto violento del diritto e, insieme, nuove forme o visioni della socialita.

Il saggio propone una rilettura del rapporto tra il potere e le liberta individuali, seguendo schemi

propri del discorso biopolitico, sullo sfondo dello spazio e dei limiti costituzionali.

Sommario - 1. Controllo epidemico e isolamento forzato: il volto violento del diritto. - 2. Diritto e
paradigma immunitario: salvezza e giustizia della forza. - 3. Stato di eccezione, biopolitica e

sovranita della persona. - 4. Lo spazio costituzionale. Costruzione della persona e fede nel diritto.

1. Controllo epidemico e isolamento forzato: il volto violento del diritto. - «Saepe in periculis

... periculis in civitate, periculis in solitudine».[1] I provvedimenti assunti dal governo per la difesa


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-dell-emergenza-covid-19
https://www.giustiziainsieme.it/autori/marco-dell-utri
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn1

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 2 di 19

della collettivita dalla diffusione del virus COVID-19, in assenza di adeguati presidi di carattere
farmacologico o di altre specifiche terapie preventive, hanno drasticamente imposto (salve le
specifiche necessita) la chiusura di tutti i luoghi aperti al pubblico, il divieto di circolare senza

adeguata giustificazione, la permanenza domiciliare.[2]

Allo scopo di impedire l'ulteriore propagazione dell’epidemia, attraverso il distanziamento e
I'isolamento forzato dei corpi, la disciplina giuridica si piega all’estrema misura dell’interdetto
del contatto ravvicinato tra le persone, secondando le ferme indicazioni degli esperti biomedici:

avvicinarsi o toccarsi, in ambito pubblico, e giuridicamente proibito.

L’immagine indotta dalle misure del governo suggerisce una singolare inversione di quel °

capovolgimento del timore d’essere toccati’ descritto in Massa e potere da Elias Canetti.

Nel paragrafo d’esordio di Massa e potere, nota Canetti: «nulla 'uomo teme di piu che essere
toccato dall’ignoto. Vogliamo vedere cio che si protende dietro di noi: vogliamo conoscerlo o
almeno classificarlo. Dovunque, I'uomo evita di essere toccato da cio che gli & estraneo. Di notte o
in qualsiasi tenebra il timore suscitato dall’essere toccati inaspettatamente puo crescere fino al
panico. Neppure i vestiti garantiscono sufficiente sicurezza; & talmente facile strapparli, e
penetrare fino alla carne nuda, liscia, indifesa dell’aggredito. Tutte le distanze che gli uomini
hanno creato intorno a sé sono dettate dal timore di essere toccati. Ci si chiude nelle case, in cui
nessuno puo entrare; solo la ci si sente relativamente al sicuro [...]. La ripugnanza d’essere
toccati non ci abbandona neppure quando andiamo tra la gente. Il modo in cui ci muoviamo per
la strada, fra molte persone, al ristorante, in treno, in autobus, & dettato da quel timore. Anche la
dove ci troviamo vicinissimi agli altri, in grado di osservarli e di studiarli bene, evitiamo per
quanto ci e possibile di toccarli. Se facciamo I'opposto, vuol dire che abbiamo trovato piacere in
qualcuno: nostra € quindi 'iniziativa di avvicinarci a lui. La prontezza con cui gli uni si scusano
se ci toccano involontariamente, la tensione con cui attendiamo quella giustificazione, la
reazione violenta e a volte aggressiva se essa non giunge, il disgusto e I’odio che proviamo per il
‘malfattore’ — anche se non possiamo affatto essere certi che sia stato lui — tutto questo groviglio
di reazioni psichiche intorno all’essere toccati da qualcosa di estraneo, nella loro labilita e
suscettibilita estreme, ci conferma che si tratta qui di qualcosa di molto profondo, sempre desto e
sempre insidioso: di qualcosa che non lascia piu 'uomo da quando egli ha stabilito i confini della
sua stessa persona. Anche il sonno, durante il quale le difese sono molto minori, puo essere

disturbato fin troppo facilmente da un timore di questo tipo.

«Solo nella massa 'uomo puo essere liberato dal timore di essere toccato. Essa € l'unica

situazione in cui tale timore si capovolge nel suo opposto. E necessario per questo la massa


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn2

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 3di 19

densa, in cui corpo si addossa a corpo, una massa densa anche nella sua costituzione psichica,
proprio perché non si bada a chi ‘ci sta addosso’. Dal momento in cui ci abbandoniamo alla
massa, non temiamo d’esserne toccati. Nel caso migliore, si e tutti uguali. Le differenze non
contano piu, neppure quella di sesso. Chiunque ci venga addosso € uguale a noi. Lo sentiamo
come ci sentiamo noi stessi. D’improvviso, poi, sembra che tutto accada all’interno di un unico
corpo. Forse & questa una delle ragioni per cui la massa cerca di stringersi cosl fitta: essa vuole
liberarsi il piu compiutamente possibile del timore dei singoli di essere toccati. Quanto piu gli
uomini si serrano disperatamente gli uni agli altri, tanto piu sono certi di non aver paura 'uno

dell’altro. Questo capovolgimento del timore d’essere toccati & peculiare della massa».[3]

La riflessione di Canetti — per lungo tempo suggestionata dall’esperienza della partecipazione
politica, e ad oggi ancora preziosa (secondo l'interpretazione ‘positiva’ del fenomeno) nell’analisi
dei raduni musicali giovanili o del tifo calcistico organizzato — guarda alla dimensione collettiva
della massa, e alla fusione in questa dell’individuale, come a una forma istintiva di protezione
dalle insidie dell’ignoto: il corpo unico della massa affranca il singolo da ogni angoscia di

annientamento, secondo un meccanismo d’indole vagamente mistica.

Quando tuttavia il pericolo si insinua all’interno della stessa struttura corporale della massa,
tutti, singoli e massa, divengono improvvisamente esposti in modo indifferenziato all’angosciosa

minaccia dell’oscurita.

L’indistinta confusione dei corpi non e piu in grado di garantire il singolo; cessa di costituire la

naturale nicchia protettiva dal timore d’essere toccati.

E’ allora che, per singolare paradosso, la regola giuridica assume la difesa della comunita
attraverso l'imposizione formale proprio di quell’istintiva difesa ancestrale dal contatto tra i
corpi. Nel farlo, tuttavia, assume la necessita di estendere l'interdetto a tutte le condotte
potenzialmente suscettibili di favorire quel contatto, impedendo forzosamente I’apertura di tutti

1luoghi di ritrovo e la stessa circolazione delle persone.

Con un gesto di apparente e paradossale violenza, la regola giuridica raggiunge I’estremo limite
della sua stessa essenza ontologica, negando in radice, pena l’irrogazione di severe sanzioni, la

possibilita stessa del rapporto umano.

2. Diritto e paradigma immunitario: salvezza e giustizia della forza. - 11 carattere
strutturalmente paradossale, non solo dell’estremo contingente appena rilevato, ma dell’intera
esperienza giuridica in quanto tale, e alla radice dell’articolata riflessione condotta da Roberto

Esposito nel saggio composto (con singolare coincidenza) nel segno dell’Immunitas.[4]


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn3
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn4

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 4 di 19

I1 meccanismo di funzionamento del fenomeno giuridico viene ricondotto da Esposito al
paradigma immunitario; uno schema che non limita il proprio orizzonte di senso alla sola
esperienza biologica (del’immunizzazione dell’organismo vivente dal contagio di una malattia),
prestandosi a letture piu complesse, anche di carattere sociale. «Che ad essere insidiato sia il
corpo individuale da parte di una malattia diffusa, il corpo politico da parte di un’intrusione
violenta o il corpo elettronico da parte di un messaggio deviante, cio che resta costante e il luogo
in cui si situa la minaccia: che & sempre quello del confine tra 'interno e I’esterno, il proprio e
lestraneo, l'individuale e il comune. Qualcuno o qualcosa penetra in un corpo — singolare o
collettivo — e lo altera, lo trasforma, lo corrompe. Il termine che meglio si presta a rappresentare
questa dinamica dissolutiva — proprio per la sua polivalenza semantica che lo colloca all’incrocio
tra i linguaggi della biologia, del diritto, della politica e della comunicazione — e quello di

‘contagio’».

I dizionari latini ci insegnano che il sostantivo immunitas € un vocabolo privativo, che deriva il
proprio senso da cio che nega, o di cui risulta privo, vale a dire il munus. Se si esamina il
significato prevalente di quest’ultimo termine, si ricava per contrasto quello dell’immunitas:
rispetto all’ufficio, incarico, onere, dovere (anche nel senso di un dono da restituire),
rappresentato dal munus. «Chi risulta muneribus vacuus, sine muneribus, sgravato, esonerato,
‘dispensato’ dal pensum di tributi o prestazioni nei confronti di altri. E immune chi non deve
niente a nessuno secondo il doppio registro della vacatio e della excusatio: che si tratti di
autonomia originaria o di sollevamento successivo da un debito precedentemente contratto, cio
che conta nella determinazione del concetto € I’esenzione dall’obbligo del munus — personale,
fiscale o civile che sia». Quello di ‘immunitd’, oltre che privativo, & anche un concetto
essenzialmente comparativo: € la diversita rispetto alla condizione altrui, «al punto che si
potrebbe ipotizzare che il vero antonimo di immunitas non sia il munus assente, bensi la
communitas di coloro che, viceversa, se ne fanno portatori. Se la privazione, insomma, riguarda il
munus, il punto di contrasto da cui 'immunita assume senso € il cum in cui esso si generalizza
nella forma della communitas». Rispetto a tale generalita, 'immunita & una condizione di
particolarita, di privilegio: che si riferisca ad un singolo o ad un collettivo, essa & sempre

‘propria’, nel senso specifico di ‘appartenente a qualcuno’, e dunque di ‘non comune’.[5]

Al campo semantico di prevalente connotazione giuridica occorre accostare, secondo Esposito, la
descrizione del processo di immunizzazione propria dell’ambito semantico biomedico. Da questo
punto di vista, per immunita deve intendersi la condizione di refrattarieta dell’organismo
rispetto al pericolo di contrarre una malattia contagiosa. Con la scoperta del vaccino antivaioloso

da parte di Jenner e poi con gli esperimenti di Pasteur e di Koch nasce la vera e propria


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn5

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina5di 19

batteriologia medica. Il passaggio rilevante e quello che conduce dallimmunita naturale
allimmunita acquisita: I'idea di fondo e che una forma attenuata di infezione puo0 proteggere da
una piu virulenta dello stesso tipo. Da qui la deduzione — comprovata dall’efficacia dei vari
vaccini — che I'inoculazione di quantita non letali di virus stimola la formazione di anticorpi

capaci di neutralizzarne anticipatamente le conseguenze patogene.

Il paradigma immunitario, prosegue Esposito, si presenta non in termini di azione, bensi di
reazione — piu che di una forza propria, si tratta di un contraccolpo, di una controforza, che
impedisce a un’altra forza di manifestarsi. «Cio significa che il meccanismo dell’immunita
presuppone la presenza del male che deve contrastare. E cido non solo nel senso che deriva da
esso la propria necessita — € il rischio dell’infezione a giustificare la misura profilattica. Ma anche
in quello, piu impegnativo, che funziona precisamente attraverso il suo uso. Che riproduce in
forma controllata il male da cui deve proteggere. [...] Attraverso la protezione immunitaria la
vita combatte cio che la nega, ma secondo una strategia che non é quella della contrapposizione
frontale, bensi dell’aggiramento e della neutralizzazione. II male va contrastato — ma non
tenendolo lontano dai propri confini. Al contrario includendolo all’interno di essi. La figura
dialettica che cosi si delinea & quella di un’inclusione escludente o di un’esclusione mediante
inclusione. Il veleno é vinto dall’organismo non quando e espulso al suo esterno, ma quando in
qualche modo viene a far parte di esso. Lo si diceva: piu che a un’affermazione, la logica
immunitaria rimanda a una non-negazione, alla negazione di una negazione. Il negativo non
soltanto sopravvive alla sua cura, ma ne costituisce la condizione di efficacia. E come se esso si
sdoppiasse in due meta di cui I'una e necessaria al contenimento dell’altra — un negativo minore

destinato a bloccare quello maggiore ma all’interno dello stesso linguaggio».

Per restare tale, la vita, deve piegarsi ad una forza estranea, se non ostile, che ne inibisce lo
sviluppo. Incorporare un frammento di quel niente che vuole evitare — in realta semplicemente
differendolo. «Da qui il carattere strutturalmente aporetico della procedura immunitaria: non
potendo raggiungere direttamente il proprio obiettivo, € costretta a perseguirlo rovesciato. Ma,
cosi facendo, lo trattiene nell’orizzonte di senso del proprio opposto: puo prolungare la vita solo

facendole di continuo assaggiare la morte».

Trasferendo in ambito giuridico il paradigma immunitario cosi descritto, Esposito richiama il
pensiero di Simone Weil 1a dove coglie il passaggio che dal diritto conduce alla forza, o meglio
che fa della forza il presupposto, insieme logico e storico, del diritto. Il diritto & per natura
dipendente dalla forza: qui si determina come un transito interno all’immunizzazione giuridica

che sembra raddoppiarla: «per potere immunizzare la comunita dalle sue tendenze



Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 6 di 19

autodistruttive, il diritto ha bisogno di proteggere innanzitutto se stesso. Ma, secondo quella
dialettica del'immunita che abbiamo imparato a conoscere, puo farlo solo affidandosi allo stesso

principio che intende dominare - alla medesima forza che deve tenere a bada».

Sono distinguibili tre passaggi distinti e concatenati: 1) all’inizio € sempre un atto violento —
giuridicamente infondato — a fondare il diritto[6]; 2) quest’ultimo, una volta istituito, tende ad
escludere ogni altra violenza ad esso esterna; 3) ma tale esclusione non puo essere effettuata che
attraverso un’ulteriore violenza, non piu istitutiva, bensi conservativa del potere statuito. Questo

e, in ultima analisi, il diritto: una violenza alla violenza per il controllo della violenza.

«Il suo carattere immunitario nei confronti della comunita e fin troppo evidente: se anche
I’esclusione della violenza esterna all’ordinamento legittimo si produce attraverso mezzi violenti
— lapparato di polizia o addirittura la pena di morte — cio significa che il dispositivo giuridico
funziona mediante I’assunzione della medesima sostanza da cui intende proteggere. E cos’e, del
resto, ’esclusione di un esterno, se non la sua inclusione? Benjamin & molto chiaro in proposito.
Della violenza esterna, il diritto non vuole eliminare la violenza, ma, appunto, I"esterno’ — cioe

tradurla al suo interno».

Il tema della violenza, naturalmente, non esaurisce il profondo significato simbolico e culturale

dell’esperienza giuridica.

In uno degli ultimi saggi dedicati al diritto, nel ‘rileggere’ un frammento[7] dei ‘Pensieri’ di Blaise
Pascal, Jacques Derrida ha tentato di ordinare il rigore e il senso di quella riflessione: il
frammento suggerisce che «quello che e giusto deve - ed é giusto - essere seguito: seguito di
conseguenza, seguito d’effetto, applicato, enforced; poi che cio che e ‘il piu forte’ deve ugualmente
essere seguito: di conseguenza, d’effetto ecc. Detto altrimenti, ’assioma comune é che il giusto e il
piu forte, il piu giusto come il piu forte devono essere seguiti. Ma questo ‘dover essere seguito’
comune al giusto e al piu forte, & ‘giusto’ in un caso, ‘necessario’ nell’altro: e giusto che cio che e
giusto sia seguito [detto altrimenti, il concetto o I’idea del giusto, nel senso di giustizia, implica
analiticamente e a priori che il giusto sia ‘seguito’, enforced, ed é giusto - anche nel senso di

giustezza - pensare cosi], &€ necessario che cio che e il piu forte sia seguito (enforced).

«Pascal prosegue: “La giustizia scompaginata dalla forza é impotente [detto altrimenti, la
giustizia non e la giustizia, non é resa se non ha la forza di essere enforced; una giustizia
impotente non e una giustizia, nel senso del diritto]; la forza scompaginata dalla giustizia &
tirannica. La giustizia senza forza viene contraddetta, perché ci sono sempre malvagi; la forza

senza la giustizia viene riprovata. Bisogna dunque congiungere la giustizia e la forza; per fare in


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn6
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn7

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 7 di 19

modo che quel che é giusto sia forte e che quel che & forte sia giusto”».[8]

‘Glustizia’, ‘diritto’ e ‘forza’ riannodano cosi, in un rapporto di reciproca implicazione, il legame
che trascorre tra la legittimazione della forza (e quindi del ‘potere’ che ne costituisce
I’espressione piu saliente sul territorio dei rapporti politici) in base al diritto; e ancora di
quest’ultimo in base alla giustizia. Per il mistico cristiano (se tale puo qualificarsi la vocazione del
giansenismo pascaliano), un potere che pretenda di legittimare I'imposizione di regole sulla base
della sola forza (come valore in sé), svincolandone ‘programmaticamente’ la manifestazione da
alcun nesso con il valore della ‘giustizia’, costituisce I'esempio piu evidente dell’azione

‘arbitraria’ e ‘violenta’, della criminosa pretesa del tiranno.

Tornando al tema inizialmente introdotto, varra concludere rilevando come la misura del
divieto, giuridicamente sanzionato, dell’accostamento dei corpi, assuma, secondo il paradigma
immunitario, la forma della violenza del diritto (che si autolegittima come forza secondo i propri
canoni di giustizia) che si esercita per la salvezza della comunita. Il distanziamento forzato
diviene - in quanto inclusione della violenza - il dispositivo immunitario a tutela del gruppo
sociale, la dimensione simbolica del contributo individuale alla comune salvezza e, dunque, il

gesto solidale per eccellenza.

3. Stato di eccezione, biopolitica e sovranita della persona. - L’emergenza sanitaria
(implicata dalla minaccia radicale della vita della comunitd) non sospende, né attenua, il

tradizionale (necessario) rigore del discorso critico rivolto nei riguardi dell’istanza biopolitica.

Converra interrogarsi fino a che punto il potere e il diritto che agiscano, secondo i propri canoni
di giustizia, in esecuzione di paradigmi scientifici ordinati all’'unico scopo della salvezza
collettiva, consentono di escludere il riscontro di finalita che (almeno in apparenza) valgano a
tradursi nel controllo o nello sfruttamento in chiave politica o economica dei ‘corpi docili’,

secondo le preziose denunce di ascendenza foucaultiana.

Occorre non sottovalutare il carattere sottile o insidioso della sorveglianza democratica condotta
in un contesto emergenziale, e stabilire con rigorosa nettezza i confini che separano il quadro
dell’emergenza sanitaria dalla nozione che allude, secondo il tradizionale linguaggio, ai

presupposti dello stato di eccezione.

Al temi dello ‘stato di eccezione’, dell’infondatezza della legge e dei tratti essenzialmente violenti
del diritto, si lega la riflessione di Giorgio Agamben, nei suoi scritti piu sensibili alla lezione del

pensiero tedesco del Novecento, e alla figura di Carl Schmitt in particolare.


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn8

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 8 di 19

I1 recupero della teoria schmittiana dello ‘stato di eccezione’, e della connessa dottrina della
sovranita, suggerisce ad Agamben l'idea della ‘decisione sovrana’ che, pur rimanendo ancora
all’interno dell’ordine giuridico, vale ad annullare, o a sospendere, il vigore della norma
giuridica, ponendosi in uno spazio - per l'appunto lo ‘stato di eccezione’ - ‘che non e (per
riprendere 'immagine gia incontrata a proposito del paradigma immunitario) né fuori né
dentro’ quello che corrisponde alla norma annullata o sospesa. Il «sovrano sta fuori dell’ordine
giuridico normalmente valido e tuttavia, appartiene ad esso, perché e responsabile per la

decisione se la costituzione possa essere sospesa in toto».19]

«Essere-fuori e, tuttavia, appartenere: questa € la struttura topologica dello stato di eccezione, e
solo perché il sovrano, che decide sull’eccezione, &, in verita, logicamente definito nel suo essere

da questa, puo anch’esso essere definito dal suo ossimoro estasi-appartenenza».@

Lo stato di eccezione secondo la dottrina schmittiana rappresenta dunque un «campo di tensioni
giuridiche, in cui un minimo di vigenza formale coincide con un massimo di applicazione reale e
viceversa. Ma anche in questa zona estrema e, anzi, proprio in virtu di essa, i due elementi del

diritto mostrano la loro intima coesione».[11

Da un punto di vista tecnico, la prestazione specifica dello ‘stato di eccezione’ non dev’essere
rinvenuta in una generica ‘confusione dei poteri’, bensi nell’isolamento della ‘forza di legge’ dalla
‘legge’. «Esso definisce uno ‘stato della legge’ in cui, da una parte, la norma vige, ma non si
applica (non ha ‘forza’) e, dall’altro, atti che non hanno valore di legge ne acquistano la ‘forza’.
[...] Lo stato di eccezione & uno spazio anomico, in cui la posta in gioco é una forza-di-legge senza

legge».@

L’esperienza istituzionale della Roma repubblicana e imperiale fornisce al discorso suggestioni
concettuali e schemi esplicativi di rara limpidezza. La vicenda della ‘sospensione’ senatoriale del
diritto in epoca repubblicana, con la conseguente proclamazione del c.d. iustitium™13],

riconsegna, alla riflessione attuale, la nozione centrale dell’auctoritas patrum: «eé noto che il
termine che designava a Roma la prerogativa piu propria del Senato non era, infatti, né imperium

, Né potestas, ma auctoritas».[141

Nei casi estremi - cioé quelli che meglio la definiscono, se € vero che sono sempre I’eccezione e la
situazione estrema a definire il carattere piu proprio di un istituto giuridico - «l’auctoritas
sembra agire come una forza che sospende la potestas dove essa aveva luogo e la riattiva dove
essa non era piu in vigore. Essa € un potere che sospende o riattiva il diritto, ma non vige

formalmente come diritto». In tali casi, il potere di attivare o riattivare la potestas vacante non e


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn9
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn10
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn11
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn12
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn13
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn14

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 9 di 19

un potere giuridico ricevuto dal popolo o da un magistrato, ma scaturisce immediatamente dalla

condizione personale dei patres.

L’essenza dell’auctoritas — come potenza che puo, insieme, ‘accordare la legittimita’ e ‘sospendere
il diritto’ - esibisce il suo carattere piu intimo proprio nel punto della sua massima inefficacia

giuridica. Essa «é ci0 che resta del diritto se si sospende integralmente il diritto».[151

La dialettica di potestas e auctoritas — seguita nella profondita delle sue implicazioni storico-
culturali - vale pertanto ad esprimere il rapporto di reciproca fondazione tra ‘diritto’ e ‘vita’, e

dunque tra ‘diritto’ e ‘senso’ o, se si preferisce, tra diritto e ‘cultura’.[16]

Dallo specifico punto di vista evidenziato da Agamben, i sistemi giuridici dell’Occidente si
presentano nella forma di una doppia struttura, formata da quei due elementi eterogenei e
(tuttavia) coordinati: uno normativo e giuridico in senso stretto (la potestas) e uno anomico e

metagiuridico, in cui si riassumono le istanze della ‘vita’, del ‘senso’, della ‘cultura’ (’auctoritas).

L’elemento normativo «ha bisogno di quello anomico per potersi applicare, ma, d’altra parte, I’
auctoritas puo affermarsi solo in una relazione di validazione o di sospensione della potestas. In
quanto risulta dalla dialettica fra questi due elementi in certa misura antagonistici, ma fun-
zionalmente connessi, ’antica dimora del diritto e fragile e, nella sua tensione verso il
mantenimento del proprio ordine, sempre gia in atto di rovinare e corrompersi. Lo stato di
eccezione e il dispositivo che deve, in ultima istanza, articolare e tenere insieme i due aspetti
della macchina giuridico-politica, istituendo una soglia di indecidibilita fra anomia e nomos, tra
vita e diritto, fra auctoritas e potestas. Esso si fonda sulla finzione essenziale per cui ’anomia -
nella forma dell’auctoritas, della legge vivente o della forza-di-legge - € ancora in relazione con
I'ordine giuridico e il potere di sospendere la norma é in presa immediata sulla vita. Finché i due
elementi permangono correlati, ma concettualmente, temporalmente e soggettivamente distinti
[...]I, la loro dialettica - ancorché fondata su una finzione - puo0 tuttavia in qualche modo
funzionare. Ma quando essi tendono a coincidere in una sola persona, quando lo stato di
eccezione, in cui essi si legano e si indeterminano, diventa la regola, allora il sistema giuridico-

politico si trasforma in una macchina letale».

Accanto al movimento che cerca di mantenere a ogni costo in relazione violenza e diritto, vita e
norma, «vi € un contromovimento che, operando in senso inverso nel diritto e nella vita, cerca
ogni volta di sciogliere cio che e stato artificiosamente e violentemente legato. Nel campo di
tensione della nostra cultura agiscono, cioe, due forze opposte: una che istituisce e pone e una

che disattiva e depone. Lo stato di eccezione e il punto della loro massima tensione e, insieme, cio


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn15
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn16

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 10 di 19

che, coincidendo con la regola, minaccia [...] di renderle indiscernibili. Vivere nello stato di ecce
zione significa fare esperienza di entrambe queste possibilita e tuttavia, separando ogni volta le
due forze, incessantemente provarsi a interrompere il funzionamento della macchina che sta

conducendo I’Occidente verso la guerra civile mondiale».

Esibire il diritto nella sua non-relazione alla vita e la vita nella sua non-relazione al diritto
«significa aprire fra di essi uno spazio per I’azione umana, che un tempo rivendicava per sé il
nome di ‘politica’. La politica ha subito una durevole eclisse perché si & contaminata col diritto,
concependo se stessa nel migliore dei casi come potere costituente (cioe violenza che pone il
diritto), quando non si riduce semplicemente a potere di negoziare col diritto. Veramente politica
e, invece, soltanto quell’azione che recide il nesso fra violenza e diritto. E soltanto a partire dallo
spazio che cosl si apre sara possibile porre la domanda su un eventuale uso del diritto dopo la

disattivazione del dispositivo che, nello stato di eccezione, lo legava alla vita».[17]

Sul piano dei rapporti che il potere istituisce con la disciplina dei corpi, la norma giuridica trova
dinanzi a sé, paradossalmente, il situarsi di un oggetto ‘bifronte’: il ‘corpo’ come portatore della

soggezione al potere sovrano, e il corpo come portatore delle liberta individuali.[18]

Nel sistema dello Stato-nazione, i cosiddetti diritti sacri e inalienabili dell’'uomo, originariamente
concepiti sul piano della riflessione morale e filosofica (e dunque sul terreno ‘anomico’ della
cultura), si mostrano sprovvisti di ogni tutela e di ogni realta fino al momento in cui non sia

possibile configurarli come diritti dei cittadini di uno stato.

Cio e implicito, se ben si riflette, nell'ambiguita del titolo stesso della dichiarazione del 1789:
Déclaration des droits de 'homme et du citoyen, dove non e chiaro se i due termini nominino due
realta autonome o formino invece un sistema unitario, in cui il primo e gia sempre contenuto e

occultato nel secondo; e, in questo caso, che tipo di relazioni esista fra di essi.[19]

Nello spazio giuridico contemporaneo, le dichiarazioni dei diritti hanno cessato, ormai da lungo
tempo, di costituire mere a proclamazioni gratuite di valori eterni metagiuridici, tendenti a
vincolare il legislatore al rispetto di principi etici eterni, avendo (definitivamente?) assunto una

funzione storico-giuridica reale.

«Le dichiarazioni dei diritti rappresentano la figura originaria dell'iscrizione della vita naturale
nell'ordine giuridico-politico dello Stato-nazione. Quella nuda vita naturale che, nell'antico
regime, era politicamente indifferente e apparteneva, come vita creaturale, a Dio e, nel mondo
classico era (almeno in apparenza) chiaramente distinta (come zoé) dalla vita politica (bios),

entra ora in primo piano nella struttura dello stato e diventa anzi il fondamento terreno della


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn17
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn18
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn19

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 11 di 19

sua legittimita e della sua sovranita».[20]

Le dichiarazioni dei diritti (che, dal tempo storico delle Carte di fine Settecento, giungono,
nell’attuale panorama giuridico italiano, alla Costituzione del 1948, alla Convenzione europea sui
diritti dell’'uomo e alla Carta di Nizza integrata nel Trattato istitutivo dell’Unione Europea) vanno
allora viste come il luogo in cui si attua il passaggio dalla sovranita regale di origine divina alla

sovranita nazionale.

Trasformando il ‘suddito’ in ‘cittadino’, la nascita - cioe la nuda vita naturale come tale - diviene
per la prima volta (con una trasformazione le cui conseguenze biopolitiche possiamo solo oggi
cominciare a misurare) il portatore immediato della sovranita: «il principio di nativita e il
principio di sovranita, separati nell’antico regime (dove la nascita dava luogo solo al sujet, al
suddito) si uniscono ora irrevocabilmente nel corpo del soggetto sovrano per costituire il
fondamento del nuovo Stato-nazione. [...] Il nuovo principio ugualitario [..] nomina il nuovo
statuto della vita come origine e fondamento della sovranita. [...]. Cio che [...] aveva costituito [in
epoca storica] solo un tema fra gli altri discussi nelle antropologie filosofiche, comincia [...] a
diventare una questione politica essenziale, presa, come tale, in un costante lavoro di
ridefinizione, finché, col nazionalsocialismo, la risposta alla domanda “chi e che cosa é tedesco”
(e, quindi, anche: “chi e che cosa non lo €”) coincide immediatamente col compito politico

supremo».[21]

«Uno dei caratteri essenziali della biopolitica moderna (che giungera nel nostro secolo
all’esasperazione) € la sua necessita di ridefinire continuamente nella vita la soglia che articola e
separa cio che e dentro da cio che é fuori. Una volta che l'impolitica vita naturale, divenuta
fondamento della sovranita, varca le mura dell'oicos e penetra sempre piu profondamente nella
citta, essa si trasforma nello stesso tempo in una linea in movimento che dev’essere

incessantemente ridisegnata».[22]

4. Lo spazio costituzionale. Costruzione della persona e fede nel diritto. - Sottrarre
l’esercizio della potesta regolativa dei corpi, cosli come concretizzatasi nel quadro delle attuali
misure di salvaguardia contro l’emergenza COVID-19, allo spazio anomico dello stato di
eccezione (in cui la ‘nuda vita’ si presenta del tutto indifesa, siccome al di fuori delle strutture
formali del nomos), significa, in primo luogo, lasciar emergere i punti cardine del discorso
costituzionale sul rapporto tra il potere e il corpo e, segnatamente, i documenti normativi in
relazione ai quali il riconoscimento della dimensione del corpo vale a porsi nei termini di un

momento essenziale e indissolubile nel processo di costruzione della persona.


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn20
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn21
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn22

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 12 di 19

Vale qui richiamare, piu ancora delle norme che la Costituzione detta in materia di circolazione
(dove limitazioni sono consentite, nei soli casi stabiliti in via generale dalla legge, per motivi di
sanita o di sicurezza, e mai per ragioni politiche), il punto di non ritorno segnato dall’art. 32, la
dove, anche nei casi in cui la stessa legge € autorizzata a disporre trattamenti sanitari in via
obbligatoria a tutela della salute individuale o collettiva, si erge il limite, in nessun caso

valicabile, del rispetto della persona umana.

Il rispetto della persona umana non pu0 non rappresentare, per sua stessa natura, il confine
estremo di ogni esercizio del potere in qualsivoglia situazione, pur definibile nei termini della
‘necessitd’ o dell’“eccezione’. Si tratta, come si e in precedenza avuto modo di segnalare, di un
limite connaturato alle stesse radici che alimentano la sovranita nazionale e che si rinviene al
fondamento degli stessi diritti inviolabili dell’'uomo, quali veicoli essenziali del processo

(dinamico) di realizzazione della persona (art. 2).

Interrogarsi sul limite (il rispetto della persona umana, appunto) entro il quale la mobilitazione
giuridica dei corpi rischia di attivare il corto circuito che annulla lo spazio politico tra diritto e
vita, significa risalire alle ragioni ultime che individuano nel corpo, e segnatamente nel corpo-in-

relazione, il luogo primario di costruzione della persona.

Fuori da ogni pit complessa implicazione d’indole filosofica o psicologica sul senso del
‘riconoscimento’ come momento costitutivo del soggetto e dell’autocoscienza, varra piu
sobriamente fermarsi a leggere (vorrebbe dirsi fenomenologicamente) il dato dell’istintiva fuga
dalla solitudine che pure é possibile riscontrare negli esempi della cronaca dei giorni

dell’isolamento.

Al di 1a dei casi di piu marcata difficolta nell’adesione psicologica o morale all’ottemperanza dei
provvedimenti governativi (talora non privi di una qualche ingenua o, piu spesso, condannabile
incoscienza), colpisce con immediatezza la spontanea emersione del senso di comunita che si
manifesta a distanza nell’organizzazione estemporanea di momenti di condivisione musicale o

altrimenti simbolici (i c.d. flash-mob) esibiti attraverso le finestre, i terrazzi o i tetti condominiali.

Anche il massiccio ricorso alla rete sorprende per 'impressionante quantita delle connessioni, al
punto (secondo quanto riportato dalle cronache dei quotidiani) da indurre gli esperti, o le
imprese che gestiscono le infrastrutture, a porre sotto stretta osservazione l’andamento dei

collegamenti e la sostenibilita tecnologica del sistema complessivo.

Si organizzano a distanza, oltre all’esecuzione di prestazioni di lavoro (secondo i moduli del c.d.

smart working incoraggiato dagli stessi provvedimenti dell’autorita), riunioni, discussioni



Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 13 di 19

tematiche, giochi, lezioni scolastiche e universitarie, celebrazioni di riti religiosi, session musicali,
spettacoli di intrattenimento, terapie psicologiche, perfino visioni cinematografiche, cene o
aperitivi vissuti online: una forma di negazione dell’isolamento che suona come il segno

inequivoco di un istintivo rifiuto.

Le stesse esperienze, apparentemente solitarie, della lettura o della visione televisiva, chiedono
ancora d’essere decifrate nel segno della naturale propensione alla condivisione ideale e

all’ascolto silenzioso.

La cifra antropologica dell'inquietante ‘presenza’ della solitudine nell’esperienza esistenziale[23]
si arricchisce con profitto della testimonianza dell’arte (essa stessa forma par excellence della
comunicazione), dove € appena il caso di rammentare (e in ci0 s’insinua il valore universale della
cultura come vettore di senso) i silenziosi ritmi del cinema di Michelangelo Antonioni o I'intera
esperienza pittorica di Edward Hopper: un ricco patrimonio figurativo e simbolico di quel senso
di angoscia, che, almeno in un evidente caso (Nighthawks, esposto all’Art Institute of Chicago), la

critica artistica ha ricondotto al clima mortifero della guerra.

L’ombra di morte che la solitudine trascina con sé discende dalla sua capacita di offrirsi come il
luogo dell’insensatezza, o, piu ancora, come un ‘non-luogo’ dell’anima, allo stesso modo dei

concretissimi ‘non-luoghi’ urbani mirabilmente descritti nei saggi di Marc Augé.[24]

Risuona, dalla mesta ricapitolazione dei punti di emersione esistenziale della solitudine,
ammonimento di Jean-Paul Sartre sull’intrinseca ‘nullita’ dell’'uomo privo di relazione, e
s’intende il significato o la ragione dell’affermazione sartriana dell’'uomo come il risultato che di

quel nulla ‘hanno fatto gli altri’.

Si comprende il senso del principio che vuole I’esistenza (come luogo dell’interrelazione e,
dunque, della costruzione del ‘senso’) come momento che ‘precede I’essenza’ umana. L’'uomo é
mancanza d’essere’; il nulla (ossia ’essere umano, secondo la logica e il lessico sartriano) e
chiamato a colmare il vuoto attraverso l’esistenza. L’esistenzialismo € un umanismo in chiave
intersoggettiva, dove all’idea del progetto esistenziale corrisponde la costruzione comune del
senso e della reciproca responsabilita, e in cui la distinta percezione della ‘nausea’[25] si addensa

in un eccesso di insensatezza.

E’ un richiamo, quello all’esperienza esistenzialista francese (storicamente vicina ai tempi e
all’ambiente culturale in cui andava preparandosi la redazione della nostra carta costituzionale),
da ritenersi non casuale in periodo di epidemia, se ancora s’avvertono le sferzanti e dolorose

pagine della Peste di Camus.


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn23
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn24
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn25

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 14 di 19

La cultura francese ancora ci regala, sul versante del carattere costitutivo ed essenziale del
rapporto intersoggettivo, i richiami alla responsabilita del ‘Volto dell’Altro’ nel pensiero di
Emmanuel Lévinas, la preziosa riflessione lacaniana sul linguaggio, e la splendida analisi del

pensiero spinoziano di Gilles Deleuze.[26]

Anche una certa lettura dei classici della letteratura americana (ancora una volta auspice
Deleuze) ci aiuta a intendere, attraverso I'incontro fatale con il Moby Dick di Melville, il senso
delle progressive trasformazioni di Achab, della sua vita, del suo modo d’essere e di ‘cambiare

divenendo’ (mercé il suo simbolico nemico), fino al limite estremo della disfatta.

Costringere una collettivita entro i limiti angusti di un domicilio coatto, ancora non sembra
giungere al punto di ferire in modo irrispettoso il senso della persona umana, se in quella
costrizione e dato ravvisare 'unico ed estremo rimedio di salvezza della salute e della vita di

ciascuno.

Varra piuttosto intendersi sui modi e le forme esecutive di una simile scelta biopolitica, se e vero
— come pure occorre ritenere — che in ogni evenienza della vita converra tenersi distanti dalla
grossolanita delle semplificazioni e imparare ad articolare, o sapersi lasciar educare dalla

complessita delle cose.

Raggiungere il ‘senso’ della persona umana all’interno della sua clausura fisica, potra allora — per
un potere che sappia (o voglia) innalzarsi all’altezza delle regole e dei valori che danno
significato alla vita comune - tradursi in una rassegna di criteri regolativi: non tradire,
nell’esercizio delle prerogative di potere, le forme che ne scandiscono limiti e competenze;
contenere nel tempo, con scrupoloso rigore, ogni misura limitativa in rapporto alle esigenze
effettive di protezione; selezionare con ragionevolezza le cause di giustificazione delle deroghe al
divieto di circolazione; rifuggire da ogni pregiudiziale selezione ‘per categorie’ (come leta, il
sesso, la provenienza, etc.) le persone ammesse alle cure e quelle da abbandonare alla deriva
della sofferenza e della morte; assicurare o agevolare il ricorso massivo agli strumenti alternativi
che consentono la comunicazione a distanza (computers o devices connettibili; ’accesso libero
alla rete; un flusso continuo e sicuro di collegamenti; etc.); potenziare i modelli organizzativi che
consentono il pieno assetto della cooperazione lavorativa da remoto (smart working);

disciplinare con intransigenza i divieti di controllo a distanza, non solo nel corso dell’attivita
lavorativa, ma nel quadro della stessa rilevabilita elettronica degli spostamenti nello spazio;
misurare con costante attenzione e scrupolo il rispetto di tutte le norme sulla protezione dei dati
personali; agevolare (anche attraverso la collaborazione di enti, istituzioni o imprese private)

I’accesso alle fonti di informazione, di comunicazione riflessiva, alla stampa, alle biblioteche, alle


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn26

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 15 di 19

cineteche, pubbliche e private.

Si tratta di una rassegna che non soffre di puntuali o conclusive definizioni, come non ne
soffrono la latitudine e l'intensita dei percorsi e dei progetti realizzativi della persona, nel
potenziale raccolto della profondita di senso della soggettivita, della sua ricca, complessa e
articolata teatralita, che proprio la dimensione simbolica della regola e del diritto accoglie e fa

propria.

La fedelta alle regole, fino a quelle minime o essenziali che trattengono ogni potere dalla
perdizione o dalla follia della sua ybris, torna a proporsi, in ogni circostanza, come I’esortazione
che il giurista e chiamato a riproporre, in ogni tempo, da quello dei giorni piu luminosi, a quello

della pena e del ripiego.

In un saggio che ha accompagnato la pubblicazione del libro sulla ‘certezza del diritto’ di Lopez
de Oniate, Piero Calamandrei ammoniva sulla necessita di rendersi consapevoli che «il diritto e

perpetuamente in pericolo».@

Questo passaggio é stato ricordato (da Guido Alpa) nella presentazione della pubblicazione di
una conferenza tenuta dallo stesso Calamandrei nel 1940 nella sede della Fuci: una
pubblicazione arricchita, oltre a quello di Guido Alpa, dai saggi di presentazione di Gustavo

Zagrebelsky e di Pietro Rescigno.[28!

Il testo della conferenza, intitolata alla ‘fede nel diritto’, valeva, allora, come un monito contro la

creazione libera del diritto fuori dal perimetro costituito dal sistema positivo.

La fede dell’intellettuale liberale nel diritto positivo si poneva, in quegli anni, in ultima analisi,
come la disperata difesa contro l’arbitrarieta del potere, che appariva, a quel tempo, piu
facilmente predicabile in relazione all’attivita dei giudici e dei funzionari, che alla volonta del

legislatore.

Se é doveroso trarre un insegnamento dai fatti del passato, tocca dunque al nostro impegno di
contemporanei, e alla nostra responsabilita di interpreti, lavorare affinché quella “fede nel
diritto” possa senza riserve tradursi (non certo in una del tutto inappropriata fede nel giudice,
bensi) in una sincera ‘fede nell’'uomo’ e nella sua capacita di interrogarsi con intelligenza sulle

piu profonde ragioni della vita vissuta in comune e sul valore dell’accoglienza dell’altro.

Si tratta di un appello che é anche un invito a considerare, di quel diritto “perpetuamente in

pericolo”, la natura e la vocazione autentiche di un’arte dell’incontro.


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn27
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn28

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 16 di 19

Converra dunque tornare, a conclusione del lungo discorso sui tempi della clausura, a
raccomandare, nel conflitto apparentemente insolubile tra principi e valori, la pratica della
saggezza e del compromesso, come insegnamento e lezione superstite della storia: un grano di
significato da destinare al futuro, individuale e collettivo, nel segno dell’antico verso di Holderlin,

per cui “li dove cresce il pericolo, cresce anche cio che salva”.

[1] Paolo, 2 Cor. XI, 26. L’estratto della seconda lettera ai Corinzi di Paolo di Tarso compare in
esergo all’introduzione del volume Persona e comunita (Cedam - Padova, 1987, rist., [ma Il Mulino

- Bologna, 1966]) di Pietro Rescigno.

[2] Le misure legislative per il contenimento e la gestione dell’emergenza epidemiologica da
COVID-19 sono contenute, principalmente, nel decreto-legge del 23 febbraio 2020, n. 6, nel
successivo decreto del Presidente del Consiglio dei Ministri dell’8 marzo 2020 e nell’ordinanza

della Protezione civile del 9 marzo 2020.
[3] E. Canetti, Massa e potere, Adelphi - Milano, 1960.
[4] R. Esposito, Immunitas. Protezione e negazione della vita, Einaudi - Torino, 2002.

[5] Ai temi dell’immunita e del privilegio in chiave giusprivatistica ¢ dedicato il saggio di P.
Rescigno, Immunita e privilegio, in Riv. dir. civ., 1961; ricompreso nel volume Persona e comunita

richiamato all’esordio del presente saggio.

[6] Sull’infondatezza del diritto (o della legge), sui suoi tratti essenzialmente violenti e sul
‘fondamento mistico’ dell’autorita, si soffermano gli Essai di M. De Montaigne (Essais, libro III,
cap. XIII, De l’expérience; trad. it. Saggi, Milano - Adelphi, 1992, vol. II, pp. 1433 s.) piu di recente
ripresi da J. Derrida (Forza di legge. 11 «fondamento mistico dell’autorita» Bollati Boringhieri -

Torino, 2003, pp. 60 ss.).

[7]1 «Giustizia, forza. — E’ giusto che cio che € giusto sia seguito, ed € necessario che cio che e il piu

forte sia seguito».

[8] J. Derrida, Diritto alla giustizia, in Annuario filosofico europeo. Diritto, giustizia e

interpretazione, Laterza - Roma-Bari, 1998, p. 12.

[9] C. Schmitt, Politische Theologie, Muinchen, 1922, p. 13.

[10] G. Agamben, Stato di eccezione, Einaudi - Torino, 2003, p. 48.
[11] G. Agamben, Stato di eccezione, cit., p. 49.

[12] Op. ult. cit., p. 52


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref1
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref2
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref3
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref4
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref5
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref6
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref7
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref8
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref9
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref10
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref11
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref12

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 17 di 19

[13] II iustitium era un istituto del diritto romano in forza del quale, in caso di diffusione di
notizie relative ad una situazione idonea a porre in pericolo la stabilita della Repubblica, il
Senato era ‘autorizzato’ ad emettere il c.d. senatus consultum ultimum col quale chiedeva ai
consoli (o a coloro che ne facevano le veci a Roma, interrex o proconsoli) e, in alcuni casi anche ai
pretori e ai tribuni della plebe, e, al limite, ad ogni cittadino, di prendere qualsiasi misura che si
ritenesse necessaria per la salvezza dello Stato. «Questo senatoconsulto aveva alla sua base un
decreto che dichiarava il tumultus (cioe la situazione di emergenza conseguente in Roma a una
guerra esterna, a un’insurrezione o a una guerra civile) e dava luogo di solito alla proclamazione

di un iustitium» (G. Agamben, op. cit., p. 55)
[14] Op. ult. cit., p. 95.
[15] G. Agamben, op. cit., p. 103.

L’interesse degli studiosi moderni per la dottrina dello stato di eccezione, e per la connessa
nozione dell’auctoritas, non tarda a manifestarsi, 1a dove occorra fornire immediate patenti di
legittimita a figure in cui ‘immanente’ deve apparire la relazione tra il ‘diritto’ e la ‘vita’. Nel
1933, «in un breve articolo che cerca di delineare i concetti fondamentali del nazionalsocialismo,
Schmitt definisce il principio della Fiihrung attraverso “’identita di stirpe fra capo e seguito”. [...]
Nel 1938 viene pubblicato il libro del giurista berlinese Heinrich Triepel Die Hegemonie, che
Schmitt si affretta a recensire. Nella prima sezione, il libro espone una teoria del Fiihrertum
come autorita fondata non su un ordinamento preesistente, ma su un carisma personale. Il
Fiihrer e definito attraverso categorie psicologiche (volonta energica, cosciente e creatrice) e la
sua unita col gruppo sociale e il carattere originario e personale del suo potere sono fortemente
sottolineati. Ancora nel 1947, ’anziano romanista Pietro De Francisci pubblica Arcana imperii,
che dedica ampio spazio all’analisi del “tipo primario” di potere che egli, cercando con una sorta
di eufemismo di prendere le distanze dal fascismo, definisce ductus (e ductor il capo in cui
s’incarna). De Francisci trasforma la tripartizione weberiana del potere (tradizionale, legale,
carismatico) in una dicotomia, calcata sull’opposizione autorita/potesta. L’autorita del ductor o
del Fiihrer non puo mai essere derivata, ma e sempre originaria e scaturisce dalla sua persona;
essa, inoltre, non e, nella sua essenza, coercitiva, ma si fonda, come gia Triepel aveva mostrato,
sul consenso e sul libero riconoscimento di una “superiorita di valore”. «Né Triepel né De
Francisci, che pure avevano sotto gli occhi le tecniche di governo naziste e fasciste, sembrano
rendersi conto che l'apparenza di originarieta del potere che essi descrivono deriva dalla
sospensione o dalla neutralizzazione dell’ordine giuridico - cioé, in ultima istanza, dallo stato di

eccezione. Il «carisma» - come il suo riferimento (in Weber perfettamente consapevole) alla


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref13
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref14
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref15

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 18 di 19

charis paolina avrebbe potuto suggerire - coincide con la neutralizzazione della legge e non con
una figura piu originaria del potere. «In ogni caso, ci0o che i tre autori sembrano dare per
scontato e che il potere autoritario-carismatico scaturisce quasi magicamente dalla persona
stessa del Fiihrer. La pretesa del diritto di coincidere in un punto eminente con la vita non poteva
essere affermata con piu forza. In questo senso la dottrina dell’auctoritas convergeva almeno in
parte con la tradizione del pensiero giuridico che vedeva il diritto come, in ultima analisi,
identico alla vita o immediatamente articolato ad essa. Al motto di Savigny (“Il diritto non é che
la vita considerata da un punto di vista particolare”) faceva riscontro nel Novecento la tesi di
Rudolph Smend secondo cui “la norma riceve il suo fondamento di validita [ Geltungsgrund ], la
sua specifica qualita e il senso della sua validita dalla vita e dal senso che ad essa € attribuito,
come, all’inverso, la vita deve essere compresa solo a partire dal suo senso vitale [ Lebensinn ]

normato e assegnato” (Smend, 1954, p. 300)» (G. Agamben, op. cit., pp. 107 ss.).

[16] Sia consentito il richiamo alle piu distese riflessioni svolte in M. Dell’Utri, Diritto, politica e

cultura, Roma — Aracne, 2012.
[17] Cfr. G. Agamben, op. cit., pp. 109-113.
[18] G. Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino — Einaudi, 2005, p. 138

[19] La boutade di Burke, secondo cui ai diritti inalienabili dell'uomo egli preferiva di gran lunga
1 suoi «diritti di inglese» (Rights of an Englishman), acquista, in questa prospettiva una

insospettata profondita (G. Agamben, Homo sacer, cit p. 140).
[20] G. Agamben, Homo sacer, cit. p. 140.

[21] G. Agamben, Homo sacer, cit. p. 141-143.

[22] G. Agamben, Homo sacer, cit. p. 144-145.

[23] Dove nel paradossale e contraddittorio confronto con il ‘timore d’essere toccati’ rilevato da

E. Canetti (v. supra) trova riscontro il rilievo kantiano dell’insocievole socievolezza dell’'uomo’.
[24] M. Augé, Nonluoghi, Eleuthera — Milano, 1993.

[25] Da cui il nome del capolavoro letterario del 1938 di J.-P. Sartre, La nausea (ora in Torino -
Einaudi, 2014).

[26] Nella raccolta di lezioni contenute in G. Deleuze, Cosa puo un corpo. Lezioni su Spinoza,

Ombre Corte — Verona, 2010.


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref16
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref17
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref18
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref19
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref20
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref21
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref22
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref23
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref24
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref25
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref26

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri Pagina 19 di 19

[27] P. Calamandrei, La certezza del diritto e le responsabilita della dottrina, in F. Lopez de Ofate,

La certezza del diritto, Milano, 1968, pp. 169 ss. (v., in partic., p. 190).

[28] P. Calamandrei, Fede nel diritto, Roma-Bari, 2008.


file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref27
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref28

