
Diritto dell”emergenza Covid-19 e recovery fund

Saepe in periculis di Marco Dell’Utri
di Marco Dell’Utri

22 marzo 2020

Sommario:

 Saepe in periculis

Note in tema di persona e comunità

 di Marco Dell’Utri

 Il distanziamento e l’isolamento forzati, imposti dal controllo del rischio epidemico, rivelano il

volto violento del diritto e, insieme, nuove forme o visioni della socialità.

Il saggio propone una rilettura del rapporto tra il potere e le libertà individuali, seguendo schemi

propri del discorso biopolitico, sullo sfondo dello spazio e dei limiti costituzionali.

 Sommario - 1. Controllo epidemico e isolamento forzato: il volto violento del diritto. - 2. Diritto e

paradigma immunitario: salvezza e giustizia della forza. - 3. Stato di eccezione, biopolitica e

sovranità della persona. - 4. Lo spazio costituzionale. Costruzione della persona e fede nel diritto.

1. Controllo epidemico e isolamento forzato: il volto violento del diritto. - «Saepe in periculis

… periculis in civitate, periculis in solitudine».[1] I provvedimenti assunti dal governo per la difesa

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-dell-emergenza-covid-19
https://www.giustiziainsieme.it/autori/marco-dell-utri
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn1


della collettività dalla diffusione del virus COVID-19, in assenza di adeguati presidi di carattere

farmacologico o di altre specifiche terapie preventive, hanno drasticamente imposto (salve le

specifiche necessità) la chiusura di tutti i luoghi aperti al pubblico, il divieto di circolare senza

adeguata giustificazione, la permanenza domiciliare.[2]

Allo scopo di impedire l’ulteriore propagazione dell’epidemia, attraverso il distanziamento e

l’isolamento forzato dei corpi, la disciplina giuridica si piega all’estrema misura dell’interdetto

del contatto ravvicinato tra le persone, secondando le ferme indicazioni degli esperti biomedici:

avvicinarsi o toccarsi, in ambito pubblico, è giuridicamente proibito.

L’immagine indotta dalle misure del governo suggerisce una singolare inversione di quel ‘

capovolgimento del timore d’essere toccati’ descritto in Massa e potere da Elias Canetti.

Nel paragrafo d’esordio di Massa e potere, nota Canetti: «nulla l’uomo teme di più che essere

toccato dall’ignoto. Vogliamo vedere ciò che si protende dietro di noi: vogliamo conoscerlo o

almeno classificarlo. Dovunque, l’uomo evita di essere toccato da ciò che gli è estraneo. Di notte o

in qualsiasi tenebra il timore suscitato dall’essere toccati inaspettatamente può crescere fino al

panico. Neppure i vestiti garantiscono sufficiente sicurezza; è talmente facile strapparli, e

penetrare fino alla carne nuda, liscia, indifesa dell’aggredito. Tutte le distanze che gli uomini

hanno creato intorno a sé sono dettate dal timore di essere toccati. Ci si chiude nelle case, in cui

nessuno può entrare; solo là ci si sente relativamente al sicuro […]. La ripugnanza d’essere

toccati non ci abbandona neppure quando andiamo tra la gente. Il modo in cui ci muoviamo per

la strada, fra molte persone, al ristorante, in treno, in autobus, è dettato da quel timore. Anche là

dove ci troviamo vicinissimi agli altri, in grado di osservarli e di studiarli bene, evitiamo per

quanto ci è possibile di toccarli. Se facciamo l’opposto, vuol dire che abbiamo trovato piacere in

qualcuno: nostra è quindi l’iniziativa di avvicinarci a lui. La prontezza con cui gli uni si scusano

se ci toccano involontariamente, la tensione con cui attendiamo quella giustificazione, la

reazione violenta e a volte aggressiva se essa non giunge, il disgusto e l’odio che proviamo per il

‘malfattore’ – anche se non possiamo affatto essere certi che sia stato lui – tutto questo groviglio

di reazioni psichiche intorno all’essere toccati da qualcosa di estraneo, nella loro labilità e

suscettibilità estreme, ci conferma che si tratta qui di qualcosa di molto profondo, sempre desto e

sempre insidioso: di qualcosa che non lascia più l’uomo da quando egli ha stabilito i confini della

sua stessa persona. Anche il sonno, durante il quale le difese sono molto minori, può essere

disturbato fin troppo facilmente da un timore di questo tipo.

«Solo nella massa l’uomo può essere liberato dal timore di essere toccato. Essa è l’unica

situazione in cui tale timore si capovolge nel suo opposto. È necessario per questo la massa

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 2 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn2


densa, in cui corpo si addossa a corpo, una massa densa anche nella sua costituzione psichica,

proprio perché non si bada a chi ‘ci sta addosso’. Dal momento in cui ci abbandoniamo alla

massa, non temiamo d’esserne toccati. Nel caso migliore, si è tutti uguali. Le differenze non

contano più, neppure quella di sesso. Chiunque ci venga addosso è uguale a noi. Lo sentiamo

come ci sentiamo noi stessi. D’improvviso, poi, sembra che tutto accada all’interno di un unico

corpo. Forse è questa una delle ragioni per cui la massa cerca di stringersi così fitta: essa vuole

liberarsi il più compiutamente possibile del timore dei singoli di essere toccati. Quanto più gli

uomini si serrano disperatamente gli uni agli altri, tanto più sono certi di non aver paura l’uno

dell’altro. Questo capovolgimento del timore d’essere toccati è peculiare della massa».[3]

La riflessione di Canetti – per lungo tempo suggestionata dall’esperienza della partecipazione

politica, e ad oggi ancora preziosa (secondo l’interpretazione ‘positiva’ del fenomeno) nell’analisi

dei raduni musicali giovanili o del tifo calcistico organizzato – guarda alla dimensione collettiva

della massa, e alla fusione in questa dell’individuale, come a una forma istintiva di protezione

dalle insidie dell’ignoto: il corpo unico della massa affranca il singolo da ogni angoscia di

annientamento, secondo un meccanismo d’indole vagamente mistica.

Quando tuttavia il pericolo si insinua all’interno della stessa struttura corporale della massa,

tutti, singoli e massa, divengono improvvisamente esposti in modo indifferenziato all’angosciosa

minaccia dell’oscurità.

L’indistinta confusione dei corpi non è più in grado di garantire il singolo; cessa di costituire la

naturale nicchia protettiva dal timore d’essere toccati.

E’ allora che, per singolare paradosso, la regola giuridica assume la difesa della comunità

attraverso l’imposizione formale proprio di quell’istintiva difesa ancestrale dal contatto tra i

corpi. Nel farlo, tuttavia, assume la necessità di estendere l’interdetto a tutte le condotte

potenzialmente suscettibili di favorire quel contatto, impedendo forzosamente l’apertura di tutti

i luoghi di ritrovo e la stessa circolazione delle persone.

Con un gesto di apparente e paradossale violenza, la regola giuridica raggiunge l’estremo limite

della sua stessa essenza ontologica, negando in radice, pena l’irrogazione di severe sanzioni, la

possibilità stessa del rapporto umano.

2. Diritto e paradigma immunitario: salvezza e giustizia della forza. - Il carattere

strutturalmente paradossale, non solo dell’estremo contingente appena rilevato, ma dell’intera

esperienza giuridica in quanto tale, è alla radice dell’articolata riflessione condotta da Roberto

Esposito nel saggio composto (con singolare coincidenza) nel segno dell’Immunitas.[4]

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 3 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn3
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn4


Il meccanismo di funzionamento del fenomeno giuridico viene ricondotto da Esposito al

paradigma immunitario; uno schema che non limita il proprio orizzonte di senso alla sola

esperienza biologica (dell’immunizzazione dell’organismo vivente dal contagio di una malattia),

prestandosi a letture più complesse, anche di carattere sociale. «Che ad essere insidiato sia il

corpo individuale da parte di una malattia diffusa, il corpo politico da parte di un’intrusione

violenta o il corpo elettronico da parte di un messaggio deviante, ciò che resta costante è il luogo

in cui si situa la minaccia: che è sempre quello del confine tra l’interno e l’esterno, il proprio e

l’estraneo, l’individuale e il comune. Qualcuno o qualcosa penetra in un corpo – singolare o

collettivo – e lo altera, lo trasforma, lo corrompe. Il termine che meglio si presta a rappresentare

questa dinamica dissolutiva – proprio per la sua polivalenza semantica che lo colloca all’incrocio

tra i linguaggi della biologia, del diritto, della politica e della comunicazione – è quello di

‘contagio’».

I dizionari latini ci insegnano che il sostantivo immunitas è un vocabolo privativo, che deriva il

proprio senso da ciò che nega, o di cui risulta privo, vale a dire il munus. Se si esamina il

significato prevalente di quest’ultimo termine, si ricava per contrasto quello dell’immunitas:

rispetto all’ufficio, incarico, onere, dovere (anche nel senso di un dono da restituire),

rappresentato dal munus. «Chi risulta muneribus vacuus, sine muneribus, sgravato, esonerato,

‘dispensato’ dal pensum di tributi o prestazioni nei confronti di altri. È immune chi non deve

niente a nessuno secondo il doppio registro della vacatio e della excusatio: che si tratti di

autonomia originaria o di sollevamento successivo da un debito precedentemente contratto, ciò

che conta nella determinazione del concetto è l’esenzione dall’obbligo del munus – personale,

fiscale o civile che sia». Quello di ‘immunità’, oltre che privativo, è anche un concetto

essenzialmente comparativo: è la diversità rispetto alla condizione altrui, «al punto che si

potrebbe ipotizzare che il vero antonimo di immunitas non sia il munus assente, bensì la

communitas di coloro che, viceversa, se ne fanno portatori. Se la privazione, insomma, riguarda il

munus, il punto di contrasto da cui l’immunità assume senso è il cum in cui esso si generalizza

nella forma della communitas». Rispetto a tale generalità, l’immunità è una condizione di

particolarità, di privilegio: che si riferisca ad un singolo o ad un collettivo, essa è sempre

‘propria’, nel senso specifico di ‘appartenente a qualcuno’, e dunque di ‘non comune’.[5]

Al campo semantico di prevalente connotazione giuridica occorre accostare, secondo Esposito, la

descrizione del processo di immunizzazione propria dell’ambito semantico biomedico. Da questo

punto di vista, per immunità deve intendersi la condizione di refrattarietà dell’organismo

rispetto al pericolo di contrarre una malattia contagiosa. Con la scoperta del vaccino antivaioloso

da parte di Jenner e poi con gli esperimenti di Pasteur e di Koch nasce la vera e propria

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 4 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn5


batteriologia medica. Il passaggio rilevante è quello che conduce dall’immunità naturale

all’immunità acquisita: l’idea di fondo è che una forma attenuata di infezione può proteggere da

una più virulenta dello stesso tipo. Da qui la deduzione – comprovata dall’efficacia dei vari

vaccini – che l’inoculazione di quantità non letali di virus stimola la formazione di anticorpi

capaci di neutralizzarne anticipatamente le conseguenze patogene.

Il paradigma immunitario, prosegue Esposito, si presenta non in termini di azione, bensì di

reazione – più che di una forza propria, si tratta di un contraccolpo, di una controforza, che

impedisce a un’altra forza di manifestarsi. «Ciò significa che il meccanismo dell’immunità

presuppone la presenza del male che deve contrastare. E ciò non solo nel senso che deriva da

esso la propria necessità – è il rischio dell’infezione a giustificare la misura profilattica. Ma anche

in quello, più impegnativo, che funziona precisamente attraverso il suo uso. Che riproduce in

forma controllata il male da cui deve proteggere. […] Attraverso la protezione immunitaria la

vita combatte ciò che la nega, ma secondo una strategia che non è quella della contrapposizione

frontale, bensì dell’aggiramento e della neutralizzazione. Il male va contrastato – ma non

tenendolo lontano dai propri confini. Al contrario includendolo all’interno di essi. La figura

dialettica che così si delinea è quella di un’inclusione escludente o di un’esclusione mediante

inclusione. Il veleno è vinto dall’organismo non quando è espulso al suo esterno, ma quando in

qualche modo viene a far parte di esso. Lo si diceva: più che a un’affermazione, la logica

immunitaria rimanda a una non-negazione, alla negazione di una negazione. Il negativo non

soltanto sopravvive alla sua cura, ma ne costituisce la condizione di efficacia. È come se esso si

sdoppiasse in due metà di cui l’una è necessaria al contenimento dell’altra – un negativo minore

destinato a bloccare quello maggiore ma all’interno dello stesso linguaggio».

Per restare tale, la vita, deve piegarsi ad una forza estranea, se non ostile, che ne inibisce lo

sviluppo. Incorporare un frammento di quel niente che vuole evitare – in realtà semplicemente

differendolo. «Da qui il carattere strutturalmente aporetico della procedura immunitaria: non

potendo raggiungere direttamente il proprio obiettivo, è costretta a perseguirlo rovesciato. Ma,

così facendo, lo trattiene nell’orizzonte di senso del proprio opposto: può prolungare la vita solo

facendole di continuo assaggiare la morte».

Trasferendo in ambito giuridico il paradigma immunitario così descritto, Esposito richiama il

pensiero di Simone Weil là dove coglie il passaggio che dal diritto conduce alla forza, o meglio

che fa della forza il presupposto, insieme logico e storico, del diritto. Il diritto è per natura

dipendente dalla forza: qui si determina come un transito interno all’immunizzazione giuridica

che sembra raddoppiarla: «per potere immunizzare la comunità dalle sue tendenze

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 5 di 19



autodistruttive, il diritto ha bisogno di proteggere innanzitutto se stesso. Ma, secondo quella

dialettica dell’immunità che abbiamo imparato a conoscere, può farlo solo affidandosi allo stesso

principio che intende dominare – alla medesima forza che deve tenere a bada».

Sono distinguibili tre passaggi distinti e concatenati: 1) all’inizio è sempre un atto violento –

giuridicamente infondato – a fondare il diritto[6]; 2) quest’ultimo, una volta istituito, tende ad

escludere ogni altra violenza ad esso esterna; 3) ma tale esclusione non può essere effettuata che

attraverso un’ulteriore violenza, non più istitutiva, bensì conservativa del potere statuito. Questo

è, in ultima analisi, il diritto: una violenza alla violenza per il controllo della violenza.

«Il suo carattere immunitario nei confronti della comunità è fin troppo evidente: se anche

l’esclusione della violenza esterna all’ordinamento legittimo si produce attraverso mezzi violenti

– l’apparato di polizia o addirittura la pena di morte – ciò significa che il dispositivo giuridico

funziona mediante l’assunzione della medesima sostanza da cui intende proteggere. E cos’è, del

resto, l’esclusione di un esterno, se non la sua inclusione? Benjamin è molto chiaro in proposito.

Della violenza esterna, il diritto non vuole eliminare la violenza, ma, appunto, l’‘esterno’ – cioè

tradurla al suo interno».

Il tema della violenza, naturalmente, non esaurisce il profondo significato simbolico e culturale

dell’esperienza giuridica.

In uno degli ultimi saggi dedicati al diritto, nel ‘rileggere’ un frammento[7] dei ‘Pensieri’ di Blaise

Pascal, Jacques Derrida ha tentato di ordinare il rigore e il senso di quella riflessione: il

frammento suggerisce che «quello che è giusto deve - ed è giusto - essere seguìto: seguìto di

conseguenza, seguìto d’effetto, applicato, enforced; poi che ciò che è ‘il più forte’ deve ugualmente

essere seguìto: di conseguenza, d’effetto ecc. Detto altrimenti, l’assioma comune è che il giusto e il

più forte, il più giusto come il più forte devono essere seguiti. Ma questo ‘dover essere seguìto’

comune al giusto e al più forte, è ‘giusto’ in un caso, ‘necessario’ nell’altro: è giusto che ciò che è

giusto sia seguìto [detto altrimenti, il concetto o l’idea del giusto, nel senso di giustizia, implica

analiticamente e a priori che il giusto sia ‘seguìto’, enforced, ed è giusto - anche nel senso di

giustezza - pensare così], è necessario che ciò che è il più forte sia seguìto (enforced).

«Pascal prosegue: “La giustizia scompaginata dalla forza è impotente [detto altrimenti, la

giustizia non è la giustizia, non è resa se non ha la forza di essere enforced; una giustizia

impotente non è una giustizia, nel senso del diritto]; la forza scompaginata dalla giustizia è

tirannica. La giustizia senza forza viene contraddetta, perché ci sono sempre malvagi; la forza

senza la giustizia viene riprovata. Bisogna dunque congiungere la giustizia e la forza; per fare in

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 6 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn6
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn7


modo che quel che è giusto sia forte e che quel che è forte sia giusto”».[8]

‘Giustizia’, ‘diritto’ e ‘forza’ riannodano così, in un rapporto di reciproca implicazione, il legame

che trascorre tra la legittimazione della forza (e quindi del ‘potere’ che ne costituisce

l’espressione più saliente sul territorio dei rapporti politici) in base al diritto; e ancora di

quest’ultimo in base alla giustizia. Per il mistico cristiano (se tale può qualificarsi la vocazione del

giansenismo pascaliano), un potere che pretenda di legittimare l’imposizione di regole sulla base

della sola forza (come valore in sé), svincolandone ‘programmaticamente’ la manifestazione da

alcun nesso con il valore della ‘giustizia’, costituisce l’esempio più evidente dell’azione

‘arbitraria’ e ‘violenta’, della criminosa pretesa del tiranno.

Tornando al tema inizialmente introdotto, varrà concludere rilevando come la misura del

divieto, giuridicamente sanzionato, dell’accostamento dei corpi, assuma, secondo il paradigma

immunitario, la forma della violenza del diritto (che si autolegittima come forza secondo i propri

canoni di giustizia) che si esercita per la salvezza della comunità. Il distanziamento forzato

diviene – in quanto inclusione della violenza – il dispositivo immunitario a tutela del gruppo

sociale, la dimensione simbolica del contributo individuale alla comune salvezza e, dunque, il

gesto solidale per eccellenza.

3. Stato di eccezione, biopolitica e sovranità della persona. - L’emergenza sanitaria

(implicata dalla minaccia radicale della vita della comunità) non sospende, né attenua, il

tradizionale (necessario) rigore del discorso critico rivolto nei riguardi dell’istanza biopolitica.

Converrà interrogarsi fino a che punto il potere e il diritto che agiscano, secondo i propri canoni

di giustizia, in esecuzione di paradigmi scientifici ordinati all’unico scopo della salvezza

collettiva, consentono di escludere il riscontro di finalità che (almeno in apparenza) valgano a

tradursi nel controllo o nello sfruttamento in chiave politica o economica dei ‘corpi docili’,

secondo le preziose denunce di ascendenza foucaultiana.

Occorre non sottovalutare il carattere sottile o insidioso della sorveglianza democratica condotta

in un contesto emergenziale, e stabilire con rigorosa nettezza i confini che separano il quadro

dell’emergenza sanitaria dalla nozione che allude, secondo il tradizionale linguaggio, ai

presupposti dello stato di eccezione.

Ai temi dello ‘stato di eccezione’, dell’infondatezza della legge e dei tratti essenzialmente violenti

del diritto, si lega la riflessione di Giorgio Agamben, nei suoi scritti più sensibili alla lezione del

pensiero tedesco del Novecento, e alla figura di Carl Schmitt in particolare.

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 7 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn8


Il recupero della teoria schmittiana dello ‘stato di eccezione’, e della connessa dottrina della

sovranità, suggerisce ad Agamben l’idea della ‘decisione sovrana’ che, pur rimanendo ancora

all’interno dell’ordine giuridico, vale ad annullare, o a sospendere, il vigore della norma

giuridica, ponendosi in uno spazio - per l’appunto lo ‘stato di eccezione’ - ‘che non è (per

riprendere l’immagine già incontrata a proposito del paradigma immunitario) né fuori né

dentro’ quello che corrisponde alla norma annullata o sospesa. Il «sovrano sta fuori dell’ordine

giuridico normalmente valido e tuttavia, appartiene ad esso, perché è responsabile per la

decisione se la costituzione possa essere sospesa in toto».[9]

«Essere-fuori e, tuttavia, appartenere: questa è la struttura topologica dello stato di eccezione, e

solo perché il sovrano, che decide sull’eccezione, è, in verità, logicamente definito nel suo essere

da questa, può anch’esso essere definito dal suo ossimoro estasi-appartenenza».[10]

Lo stato di eccezione secondo la dottrina schmittiana rappresenta dunque un «campo di tensioni

giuridiche, in cui un minimo di vigenza formale coincide con un massimo di applicazione reale e

viceversa. Ma anche in questa zona estrema e, anzi, proprio in virtù di essa, i due elementi del

diritto mostrano la loro intima coesione».[11]

Da un punto di vista tecnico, la prestazione specifica dello ‘stato di eccezione’ non dev’essere

rinvenuta in una generica ‘confusione dei poteri’, bensì nell’isolamento della ‘forza di legge’ dalla

‘legge’. «Esso definisce uno ‘stato della legge’ in cui, da una parte, la norma vige, ma non si

applica (non ha ‘forza’) e, dall’altro, atti che non hanno valore di legge ne acquistano la ‘forza’.

[…] Lo stato di eccezione è uno spazio anomico, in cui la posta in gioco è una forza-di-legge senza

legge».[12]

L’esperienza istituzionale della Roma repubblicana e imperiale fornisce al discorso suggestioni

concettuali e schemi esplicativi di rara limpidezza. La vicenda della ‘sospensione’ senatoriale del

diritto in epoca repubblicana, con la conseguente proclamazione del c.d. iustitium[13],

riconsegna, alla riflessione attuale, la nozione centrale dell’auctoritas patrum: «è noto che il

termine che designava a Roma la prerogativa più propria del Senato non era, infatti, né imperium

, né potestas, ma auctoritas».[14]

Nei casi estremi - cioè quelli che meglio la definiscono, se è vero che sono sempre l’eccezione e la

situazione estrema a definire il carattere più proprio di un istituto giuridico – «l’auctoritas

sembra agire come una forza che sospende la potestas dove essa aveva luogo e la riattiva dove

essa non era più in vigore. Essa è un potere che sospende o riattiva il diritto, ma non vige

formalmente come diritto». In tali casi, il potere di attivare o riattivare la potestas vacante non è

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 8 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn9
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn10
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn11
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn12
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn13
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn14


un potere giuridico ricevuto dal popolo o da un magistrato, ma scaturisce immediatamente dalla

condizione personale dei patres.

L’essenza dell’auctoritas – come potenza che può, insieme, ‘accordare la legittimità’ e ‘sospendere

il diritto’ - esibisce il suo carattere più intimo proprio nel punto della sua massima inefficacia

giuridica. Essa «è ciò che resta del diritto se si sospende integralmente il diritto».[15]

La dialettica di potestas e auctoritas – seguita nella profondità delle sue implicazioni storico-

culturali - vale pertanto ad esprimere il rapporto di reciproca fondazione tra ‘diritto’ e ‘vita’, e

dunque tra ‘diritto’ e ‘senso’ o, se si preferisce, tra diritto e ‘cultura’.[16]

Dallo specifico punto di vista evidenziato da Agamben, i sistemi giuridici dell’Occidente si

presentano nella forma di una doppia struttura, formata da quei due elementi eterogenei e

(tuttavia) coordinati: uno normativo e giuridico in senso stretto (la potestas) e uno anomico e

metagiuridico, in cui si riassumono le istanze della ‘vita’, del ‘senso’, della ‘cultura’ (l’auctoritas).

L’elemento normativo «ha bisogno di quello anomico per potersi applicare, ma, d’altra parte, l’

auctoritas può affermarsi solo in una relazione di validazione o di sospensione della potestas. In

quanto risulta dalla dialettica fra questi due elementi in certa misura antagonistici, ma fun­

zionalmente connessi, l’antica dimora del diritto è fragile e, nella sua tensione verso il

mantenimento del proprio ordine, sempre già in atto di rovinare e corrompersi. Lo stato di

eccezione è il dispositivo che deve, in ultima istanza, articolare e tenere insieme i due aspetti

della macchina giuridico-politica, istituendo una soglia di indecidibilità fra anomia e nomos, tra

vita e diritto, fra auctoritas e potestas. Esso si fonda sulla finzione essenziale per cui l’anomia -

nella forma dell’auctoritas, della legge vivente o della forza-di-legge - è ancora in relazione con

l’ordine giuridico e il potere di sospendere la norma è in presa immediata sulla vita. Finché i due

elementi permangono correlati, ma concettualmente, temporalmente e soggettivamente distinti

[…], la loro dialettica - ancorché fondata su una finzione - può tuttavia in qualche modo

funzionare. Ma quando essi tendono a coincidere in una sola persona, quando lo stato di

eccezione, in cui essi si legano e si indeterminano, diventa la regola, allora il sistema giuridico-

politico si trasforma in una macchina letale».

Accanto al movimento che cerca di mantenere a ogni costo in relazione violenza e diritto, vita e

norma, «vi è un contromovimento che, operando in senso inverso nel diritto e nella vita, cerca

ogni volta di sciogliere ciò che è stato artificiosamente e violentemente legato. Nel campo di

tensione della nostra cultura agiscono, cioè, due forze opposte: una che istituisce e pone e una

che disattiva e depone. Lo stato di eccezione è il punto della loro massima tensione e, insieme, ciò

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 9 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn15
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn16


che, coincidendo con la regola, minaccia […] di renderle indiscernibili. Vivere nello stato di ecce

zione significa fare esperienza di entrambe queste possibilità e tuttavia, separando ogni volta le

due forze, incessantemente provarsi a interrompere il funzionamento della macchina che sta

conducendo l’Occidente verso la guerra civile mondiale».

Esibire il diritto nella sua non-relazione alla vita e la vita nella sua non-relazione al diritto

«significa aprire fra di essi uno spazio per l’azione umana, che un tempo rivendicava per sé il

nome di ‘politica’. La politica ha subito una durevole eclisse perché si è contaminata col diritto,

concependo se stessa nel migliore dei casi come potere costituente (cioè violenza che pone il

diritto), quando non si riduce semplicemente a potere di negoziare col diritto. Veramente politica

è, invece, soltanto quell’azione che recide il nesso fra violenza e diritto. E soltanto a partire dallo

spazio che così si apre sarà possibile porre la domanda su un eventuale uso del diritto dopo la

disattivazione del dispositivo che, nello stato di eccezione, lo legava alla vita».[17]

Sul piano dei rapporti che il potere istituisce con la disciplina dei corpi, la norma giuridica trova

dinanzi a sé, paradossalmente, il situarsi di un oggetto ‘bifronte’: il ‘corpo’ come portatore della

soggezione al potere sovrano, e il corpo come portatore delle libertà individuali.[18]

Nel sistema dello Stato-nazione, i cosiddetti diritti sacri e inalienabili dell’uomo, originariamente

concepiti sul piano della riflessione morale e filosofica (e dunque sul terreno ‘anomico’ della

cultura), si mostrano sprovvisti di ogni tutela e di ogni realtà fino al momento in cui non sia

possibile configurarli come diritti dei cittadini di uno stato.

Ciò è implicito, se ben si riflette, nell'ambiguità del titolo stesso della dichiarazione del 1789:

Déclaration des droits de l'homme et du citoyen, dove non è chiaro se i due termini nominino due

realtà autonome o formino invece un sistema unitario, in cui il primo è già sempre contenuto e

occultato nel secondo; e, in questo caso, che tipo di relazioni esista fra di essi.[19]

Nello spazio giuridico contemporaneo, le dichiarazioni dei diritti hanno cessato, ormai da lungo

tempo, di costituire mere a proclamazioni gratuite di valori eterni metagiuridici, tendenti a

vincolare il legislatore al rispetto di principi etici eterni, avendo (definitivamente?) assunto una

funzione storico-giuridica reale.

«Le dichiarazioni dei diritti rappresentano la figura originaria dell'iscrizione della vita naturale

nell'ordine giuridico-politico dello Stato-nazione. Quella nuda vita naturale che, nell'antico

regime, era politicamente indifferente e apparteneva, come vita creaturale, a Dio e, nel mondo

classico era (almeno in apparenza) chiaramente distinta (come zoé) dalla vita politica (bios),

entra ora in primo piano nella struttura dello stato e diventa anzi il fondamento terreno della

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 10 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn17
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn18
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn19


sua legittimità e della sua sovranità».[20]

Le dichiarazioni dei diritti (che, dal tempo storico delle Carte di fine Settecento, giungono,

nell’attuale panorama giuridico italiano, alla Costituzione del 1948, alla Convenzione europea sui

diritti dell’uomo e alla Carta di Nizza integrata nel Trattato istitutivo dell’Unione Europea) vanno

allora viste come il luogo in cui si attua il passaggio dalla sovranità regale di origine divina alla

sovranità nazionale.

Trasformando il ‘suddito’ in ‘cittadino’, la nascita - cioè la nuda vita naturale come tale - diviene

per la prima volta (con una trasformazione le cui conseguenze biopolitiche possiamo solo oggi

cominciare a misurare) il portatore immediato della sovranità: «il principio di natività e il

principio di sovranità, separati nell’antico regime (dove la nascita dava luogo solo al sujet, al

suddito) si uniscono ora irrevocabilmente nel corpo del soggetto sovrano per costituire il

fondamento del nuovo Stato-nazione. […] Il nuovo principio ugualitario [..] nomina il nuovo

statuto della vita come origine e fondamento della sovranità. […]. Ciò che […] aveva costituito [in

epoca storica] solo un tema fra gli altri discussi nelle antropologie filosofiche, comincia […] a

diventare una questione politica essenziale, presa, come tale, in un costante lavoro di

ridefinizione, finché, col nazionalsocialismo, la risposta alla domanda “chi e che cosa è tedesco”

(e, quindi, anche: “chi e che cosa non lo è”) coincide immediatamente col compito politico

supremo».[21]

«Uno dei caratteri essenziali della biopolitica moderna (che giungerà nel nostro secolo

all’esasperazione) è la sua necessità di ridefinire continuamente nella vita la soglia che articola e

separa ciò che è dentro da ciò che è fuori. Una volta che l'impolitica vita naturale, divenuta

fondamento della sovranità, varca le mura dell'oicos e penetra sempre più profondamente nella

città, essa si trasforma nello stesso tempo in una linea in movimento che dev’essere

incessantemente ridisegnata».[22]

 4. Lo spazio costituzionale. Costruzione della persona e fede nel diritto. - Sottrarre

l’esercizio della potestà regolativa dei corpi, così come concretizzatasi nel quadro delle attuali

misure di salvaguardia contro l’emergenza COVID-19, allo spazio anomico dello stato di

eccezione (in cui la ‘nuda vita’ si presenta del tutto indifesa, siccome al di fuori delle strutture

formali del nomos), significa, in primo luogo, lasciar emergere i punti cardine del discorso

costituzionale sul rapporto tra il potere e il corpo e, segnatamente, i documenti normativi in

relazione ai quali il riconoscimento della dimensione del corpo vale a porsi nei termini di un

momento essenziale e indissolubile nel processo di costruzione della persona.

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 11 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn20
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn21
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn22


Vale qui richiamare, più ancora delle norme che la Costituzione detta in materia di circolazione

(dove limitazioni sono consentite, nei soli casi stabiliti in via generale dalla legge, per motivi di

sanità o di sicurezza, e mai per ragioni politiche), il punto di non ritorno segnato dall’art. 32, là

dove, anche nei casi in cui la stessa legge è autorizzata a disporre trattamenti sanitari in via

obbligatoria a tutela della salute individuale o collettiva, si erge il limite, in nessun caso

valicabile, del rispetto della persona umana.

Il rispetto della persona umana non può non rappresentare, per sua stessa natura, il confine

estremo di ogni esercizio del potere in qualsivoglia situazione, pur definibile nei termini della

‘necessità’ o dell’‘eccezione’. Si tratta, come si è in precedenza avuto modo di segnalare, di un

limite connaturato alle stesse radici che alimentano la sovranità nazionale e che si rinviene al

fondamento degli stessi diritti inviolabili dell’uomo, quali veicoli essenziali del processo

(dinamico) di realizzazione della persona (art. 2).

Interrogarsi sul limite (il rispetto della persona umana, appunto) entro il quale la mobilitazione

giuridica dei corpi rischia di attivare il corto circuito che annulla lo spazio politico tra diritto e

vita, significa risalire alle ragioni ultime che individuano nel corpo, e segnatamente nel corpo-in-

relazione, il luogo primario di costruzione della persona.

Fuori da ogni più complessa implicazione d’indole filosofica o psicologica sul senso del

‘riconoscimento’ come momento costitutivo del soggetto e dell’autocoscienza, varrà più

sobriamente fermarsi a leggere (vorrebbe dirsi fenomenologicamente) il dato dell’istintiva fuga

dalla solitudine che pure è possibile riscontrare negli esempi della cronaca dei giorni

dell’isolamento.

Al di là dei casi di più marcata difficoltà nell’adesione psicologica o morale all’ottemperanza dei

provvedimenti governativi (talora non privi di una qualche ingenua o, più spesso, condannabile

incoscienza), colpisce con immediatezza la spontanea emersione del senso di comunità che si

manifesta a distanza nell’organizzazione estemporanea di momenti di condivisione musicale o

altrimenti simbolici (i c.d. flash-mob) esibiti attraverso le finestre, i terrazzi o i tetti condominiali.

Anche il massiccio ricorso alla rete sorprende per l’impressionante quantità delle connessioni, al

punto (secondo quanto riportato dalle cronache dei quotidiani) da indurre gli esperti, o le

imprese che gestiscono le infrastrutture, a porre sotto stretta osservazione l’andamento dei

collegamenti e la sostenibilità tecnologica del sistema complessivo.

Si organizzano a distanza, oltre all’esecuzione di prestazioni di lavoro (secondo i moduli del c.d.

smart working incoraggiato dagli stessi provvedimenti dell’autorità), riunioni, discussioni

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 12 di 19



tematiche, giochi, lezioni scolastiche e universitarie, celebrazioni di riti religiosi, session musicali,

spettacoli di intrattenimento, terapie psicologiche, perfino visioni cinematografiche, cene o

aperitivi vissuti online: una forma di negazione dell’isolamento che suona come il segno

inequivoco di un istintivo rifiuto.

Le stesse esperienze, apparentemente solitarie, della lettura o della visione televisiva, chiedono

ancora d’essere decifrate nel segno della naturale propensione alla condivisione ideale e

all’ascolto silenzioso.

La cifra antropologica dell’inquietante ‘presenza’ della solitudine nell’esperienza esistenziale[23]

si arricchisce con profitto della testimonianza dell’arte (essa stessa forma par excellence della

comunicazione), dove è appena il caso di rammentare (e in ciò s’insinua il valore universale della

cultura come vettore di senso) i silenziosi ritmi del cinema di Michelangelo Antonioni o l’intera

esperienza pittorica di Edward Hopper: un ricco patrimonio figurativo e simbolico di quel senso

di angoscia, che, almeno in un evidente caso (Nighthawks, esposto all’Art Institute of Chicago), la

critica artistica ha ricondotto al clima mortifero della guerra.

L’ombra di morte che la solitudine trascina con sé discende dalla sua capacità di offrirsi come il

luogo dell’insensatezza, o, più ancora, come un ‘non-luogo’ dell’anima, allo stesso modo dei

concretissimi ‘non-luoghi’ urbani mirabilmente descritti nei saggi di Marc Augé.[24]

Risuona, dalla mesta ricapitolazione dei punti di emersione esistenziale della solitudine,

l’ammonimento di Jean-Paul Sartre sull’intrinseca ‘nullità’ dell’uomo privo di relazione, e

s’intende il significato o la ragione dell’affermazione sartriana dell’uomo come il risultato che di

quel nulla ‘hanno fatto gli altri’.

Si comprende il senso del principio che vuole l’esistenza (come luogo dell’interrelazione e,

dunque, della costruzione del ‘senso’) come momento che ‘precede l’essenza’ umana. L’uomo è ‘

mancanza d’essere’; il nulla (ossia l’essere umano, secondo la logica e il lessico sartriano) è

chiamato a colmare il vuoto attraverso l’esistenza. L’esistenzialismo è un umanismo in chiave

intersoggettiva, dove all’idea del progetto esistenziale corrisponde la costruzione comune del

senso e della reciproca responsabilità, e in cui la distinta percezione della ‘nausea’[25] si addensa

in un eccesso di insensatezza.

E’ un richiamo, quello all’esperienza esistenzialista francese (storicamente vicina ai tempi e

all’ambiente culturale in cui andava preparandosi la redazione della nostra carta costituzionale),

da ritenersi non casuale in periodo di epidemia, se ancora s’avvertono le sferzanti e dolorose

pagine della Peste di Camus.

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 13 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn23
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn24
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn25


La cultura francese ancora ci regala, sul versante del carattere costitutivo ed essenziale del

rapporto intersoggettivo, i richiami alla responsabilità del ‘Volto dell’Altro’ nel pensiero di

Emmanuel Lévinas, la preziosa riflessione lacaniana sul linguaggio, e la splendida analisi del

pensiero spinoziano di Gilles Deleuze.[26]

Anche una certa lettura dei classici della letteratura americana (ancora una volta auspice

Deleuze) ci aiuta a intendere, attraverso l’incontro fatale con il Moby Dick di Melville, il senso

delle progressive trasformazioni di Achab, della sua vita, del suo modo d’essere e di ‘cambiare

divenendo’ (mercé il suo simbolico nemico), fino al limite estremo della disfatta.

Costringere una collettività entro i limiti angusti di un domicilio coatto, ancora non sembra

giungere al punto di ferire in modo irrispettoso il senso della persona umana, se in quella

costrizione è dato ravvisare l’unico ed estremo rimedio di salvezza della salute e della vita di

ciascuno.

Varrà piuttosto intendersi sui modi e le forme esecutive di una simile scelta biopolitica, se è vero

– come pure occorre ritenere – che in ogni evenienza della vita converrà tenersi distanti dalla

grossolanità delle semplificazioni e imparare ad articolare, o sapersi lasciar educare dalla

complessità delle cose.

Raggiungere il ‘senso’ della persona umana all’interno della sua clausura fisica, potrà allora – per

un potere che sappia (o voglia) innalzarsi all’altezza delle regole e dei valori che danno

significato alla vita comune – tradursi in una rassegna di criteri regolativi: non tradire,

nell’esercizio delle prerogative di potere, le forme che ne scandiscono limiti e competenze;

contenere nel tempo, con scrupoloso rigore, ogni misura limitativa in rapporto alle esigenze

effettive di protezione; selezionare con ragionevolezza le cause di giustificazione delle deroghe al

divieto di circolazione; rifuggire da ogni pregiudiziale selezione ‘per categorie’ (come l’età, il

sesso, la provenienza, etc.) le persone ammesse alle cure e quelle da abbandonare alla deriva

della sofferenza e della morte; assicurare o agevolare il ricorso massivo agli strumenti alternativi

che consentono la comunicazione a distanza (computers o devices connettibili; l’accesso libero

alla rete; un flusso continuo e sicuro di collegamenti; etc.); potenziare i modelli organizzativi che

consentono il pieno assetto della cooperazione lavorativa da remoto (smart working);

disciplinare con intransigenza i divieti di controllo a distanza, non solo nel corso dell’attività

lavorativa, ma nel quadro della stessa rilevabilità elettronica degli spostamenti nello spazio;

 misurare con costante attenzione e scrupolo il rispetto di tutte le norme sulla protezione dei dati

personali; agevolare (anche attraverso la collaborazione di enti, istituzioni o imprese private)

l’accesso alle fonti di informazione, di comunicazione riflessiva, alla stampa, alle biblioteche, alle

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 14 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn26


cineteche, pubbliche e private.

Si tratta di una rassegna che non soffre di puntuali o conclusive definizioni, come non ne

soffrono la latitudine e l’intensità dei percorsi e dei progetti realizzativi della persona, nel

potenziale raccolto della profondità di senso della soggettività, della sua ricca, complessa e

articolata teatralità, che proprio la dimensione simbolica della regola e del diritto accoglie e fa

propria.

La fedeltà alle regole, fino a quelle minime o essenziali che trattengono ogni potere dalla

perdizione o dalla follia della sua ybris, torna a proporsi, in ogni circostanza, come l’esortazione

che il giurista è chiamato a riproporre, in ogni tempo, da quello dei giorni più luminosi, a quello

della pena e del ripiego.

In un saggio che ha accompagnato la pubblicazione del libro sulla ‘certezza del diritto’ di Lopez

de Oñate, Piero Calamandrei ammoniva sulla necessità di rendersi consapevoli che «il diritto è

perpetuamente in pericolo».[27]

Questo passaggio è stato ricordato (da Guido Alpa) nella presentazione della pubblicazione di

una conferenza tenuta dallo stesso Calamandrei nel 1940 nella sede della Fuci: una

pubblicazione arricchita, oltre a quello di Guido Alpa, dai saggi di presentazione di Gustavo

Zagrebelsky e di Pietro Rescigno.[28]

Il testo della conferenza, intitolata alla ‘fede nel diritto’, valeva, allora, come un monito contro la

creazione libera del diritto fuori dal perimetro costituito dal sistema positivo.

La fede dell’intellettuale liberale nel diritto positivo si poneva, in quegli anni, in ultima analisi,

come la disperata difesa contro l’arbitrarietà del potere, che appariva, a quel tempo, più

facilmente predicabile in relazione all’attività dei giudici e dei funzionari, che alla volontà del

legislatore.

Se è doveroso trarre un insegnamento dai fatti del passato, tocca dunque al nostro impegno di

contemporanei, e alla nostra responsabilità di interpreti, lavorare affinché quella “fede nel

diritto” possa senza riserve tradursi (non certo in una del tutto inappropriata fede nel giudice,

bensì) in una sincera ‘fede nell’uomo’ e nella sua capacità di interrogarsi con intelligenza sulle

più profonde ragioni della vita vissuta in comune e sul valore dell’accoglienza dell’altro.

Si tratta di un appello che è anche un invito a considerare, di quel diritto “perpetuamente in

pericolo”, la natura e la vocazione autentiche di un’arte dell’incontro.

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 15 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn27
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftn28


Converrà dunque tornare, a conclusione del lungo discorso sui tempi della clausura, a

raccomandare, nel conflitto apparentemente insolubile tra principi e valori, la pratica della

saggezza e del compromesso, come insegnamento e lezione superstite della storia: un grano di

significato da destinare al futuro, individuale e collettivo, nel segno dell’antico verso di Hölderlin,

per cui “lì dove cresce il pericolo, cresce anche ciò che salva”.

[1] Paolo, 2 Cor. XI, 26. L’estratto della seconda lettera ai Corinzi di Paolo di Tarso compare in

esergo all’introduzione del volume Persona e comunità (Cedam - Padova, 1987, rist., [ma Il Mulino

- Bologna, 1966]) di Pietro Rescigno.

[2] Le misure legislative per il contenimento e la gestione dell’emergenza epidemiologica da

COVID-19 sono contenute, principalmente, nel decreto-legge del 23 febbraio 2020, n. 6, nel

successivo decreto del Presidente del Consiglio dei Ministri dell’8 marzo 2020 e nell’ordinanza

della Protezione civile del 9 marzo 2020.

[3] E. Canetti, Massa e potere, Adelphi - Milano, 1960.

[4] R. Esposito, Immunitas. Protezione e negazione della vita, Einaudi – Torino, 2002.

[5] Ai temi dell’immunità e del privilegio in chiave giusprivatistica è dedicato il saggio di P.

Rescigno, Immunità e privilegio, in Riv. dir. civ., 1961; ricompreso nel volume Persona e comunità

richiamato all’esordio del presente saggio.

[6] Sull’infondatezza del diritto (o della legge), sui suoi tratti essenzialmente violenti e sul

‘fondamento mistico’ dell’autorità, si soffermano gli Essai di M. De Montaigne (Essais, libro III,

cap. XIII, De l’expérience; trad. it. Saggi, Milano - Adelphi, 1992, vol. II, pp. 1433 s.) più di recente

ripresi da J. Derrida (Forza di legge. Il «fondamento mistico dell’autorità» Bollati Boringhieri -

Torino, 2003, pp. 60 ss.).

[7] «Giustizia, forza. – E’ giusto che ciò che è giusto sia seguìto, ed è necessario che ciò che è il più

forte sia seguìto».

[8] J. Derrida, Diritto alla giustizia, in Annuario filosofico europeo. Diritto, giustizia e

interpretazione, Laterza - Roma-Bari, 1998, p. 12.

[9] C. Schmitt, Politische Theologie, München, 1922, p. 13.

[10] G. Agamben, Stato di eccezione, Einaudi - Torino, 2003, p. 48.

[11] G. Agamben, Stato di eccezione, cit., p. 49.

[12] Op. ult. cit., p. 52

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 16 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref1
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref2
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref3
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref4
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref5
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref6
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref7
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref8
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref9
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref10
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref11
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref12


[13] Il iustitium era un istituto del diritto romano in forza del quale, in caso di diffusione di

notizie relative ad una situazione idonea a porre in pericolo la stabilità della Repubblica, il

Senato era ‘autorizzato’ ad emettere il c.d. senatus consultum ultimum col quale chiedeva ai

consoli (o a coloro che ne facevano le veci a Roma, interrex o proconsoli) e, in alcuni casi anche ai

pretori e ai tribuni della plebe, e, al limite, ad ogni cittadino, di prendere qualsiasi misura che si

ritenesse necessaria per la salvezza dello Stato. «Questo senatoconsulto aveva alla sua base un

decreto che dichiarava il tumultus (cioè la situazione di emergenza conseguente in Roma a una

guerra esterna, a un’insurrezione o a una guerra civile) e dava luogo di solito alla proclamazione

di un iustitium» (G. Agamben, op. cit., p. 55)

[14] Op. ult. cit., p. 95.

[15] G. Agamben, op. cit., p. 103.

L’interesse degli studiosi moderni per la dottrina dello stato di eccezione, e per la connessa

nozione dell’auctoritas, non tarda a manifestarsi, là dove occorra fornire immediate patenti di

legittimità a figure in cui ‘immanente’ deve apparire la relazione tra il ‘diritto’ e la ‘vita’. Nel

1933, «in un breve articolo che cerca di delineare i concetti fondamentali del nazionalsocialismo,

Schmitt definisce il principio della Führung attraverso “l’identità di stirpe fra capo e seguito”. […]

Nel 1938 viene pubblicato il libro del giurista berlinese Heinrich Triepel Die Hegemonie, che

Schmitt si affretta a recensire. Nella prima sezione, il libro espone una teoria del Führertum

come autorità fondata non su un ordinamento preesistente, ma su un carisma personale. Il

Führer è definito attraverso categorie psicologiche (volontà energica, cosciente e creatrice) e la

sua unità col gruppo sociale e il carattere originario e personale del suo potere sono fortemente

sottolineati. Ancora nel 1947, l’anziano romanista Pietro De Francisci pubblica Arcana imperii,

che dedica ampio spazio all’analisi del “tipo primario” di potere che egli, cercando con una sorta

di eufemismo di prendere le distanze dal fascismo, definisce ductus (e ductor il capo in cui

s’incarna). De Francisci trasforma la tripartizione weberiana del potere (tradizionale, legale,

carismatico) in una dicotomia, calcata sull’opposizione autorità/potestà. L’autorità del ductor o

del Führer non può mai essere derivata, ma è sempre originaria e scaturisce dalla sua persona;

essa, inoltre, non è, nella sua essenza, coercitiva, ma si fonda, come già Triepel aveva mostrato,

sul consenso e sul libero riconoscimento di una “superiorità di valore”. «Né Triepel né De

Francisci, che pure avevano sotto gli occhi le tecniche di governo naziste e fasciste, sembrano

rendersi conto che l’apparenza di originarietà del potere che essi descrivono deriva dalla

sospensione o dalla neutralizzazione dell’ordine giuridico - cioè, in ultima istanza, dallo stato di

eccezione. Il «carisma» - come il suo riferimento (in Weber perfettamente consapevole) alla

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 17 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref13
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref14
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref15


charis paolina avrebbe potuto suggerire - coincide con la neutralizzazione della legge e non con

una figura più originaria del potere. «In ogni caso, ciò che i tre autori sembrano dare per

scontato è che il potere autoritario-carismatico scaturisce quasi magicamente dalla persona

stessa del Führer. La pretesa del diritto di coincidere in un punto eminente con la vita non poteva

essere affermata con più forza. In questo senso la dottrina dell’auctoritas convergeva almeno in

parte con la tradizione del pensiero giuridico che vedeva il diritto come, in ultima analisi,

identico alla vita o immediatamente articolato ad essa. Al motto di Savigny (“Il diritto non è che

la vita considerata da un punto di vista particolare”) faceva riscontro nel Novecento la tesi di

Rudolph Smend secondo cui “la norma riceve il suo fondamento di validità [ Geltungsgrund ], la

sua specifica qualità e il senso della sua validità dalla vita e dal senso che ad essa è attribuito,

come, all’inverso, la vita deve essere compresa solo a partire dal suo senso vitale [ Lebensinn ]

normato e assegnato” (Smend, 1954, p. 300)» (G. Agamben, op. cit., pp. 107 ss.).

[16] Sia consentito il richiamo alle più distese riflessioni svolte in M. Dell’Utri, Diritto, politica e

cultura, Roma – Aracne, 2012.

[17] Cfr. G. Agamben, op. cit., pp. 109-113.

[18] G. Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino – Einaudi, 2005, p. 138

[19] La boutade di Burke, secondo cui ai diritti inalienabili dell'uomo egli preferiva di gran lunga

i suoi «diritti di inglese» (Rights of an Englishman), acquista, in questa prospettiva una

insospettata profondità (G. Agamben, Homo sacer, cit p. 140).

[20] G. Agamben, Homo sacer, cit. p. 140.

[21] G. Agamben, Homo sacer, cit. p. 141-143.

[22] G. Agamben, Homo sacer, cit. p. 144-145.

[23] Dove nel paradossale e contraddittorio confronto con il ‘timore d’essere toccati’ rilevato da

E. Canetti (v. supra) trova riscontro il rilievo kantiano dell’‘insocievole socievolezza dell’uomo’.

[24] M. Augé, Nonluoghi, Elèuthera – Milano, 1993.

[25] Da cui il nome del capolavoro letterario del 1938 di J.-P. Sartre, La nausea (ora in Torino –

Einaudi, 2014).

[26] Nella raccolta di lezioni contenute in G. Deleuze, Cosa può un corpo. Lezioni su Spinoza,

Ombre Corte – Verona, 2010.

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 18 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref16
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref17
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref18
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref19
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref20
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref21
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref22
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref23
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref24
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref25
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref26


[27] P. Calamandrei, La certezza del diritto e le responsabilità della dottrina, in F. Lopez de Oñate,

La certezza del diritto, Milano, 1968, pp. 169 ss. (v., in partic., p. 190).

[28] P. Calamandrei, Fede nel diritto, Roma-Bari, 2008.

Saepe in periculis  di Marco Dell’Utri Pagina 19 di 19

file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref27
file:///C:/Users/paola/Downloads/Saepe%20in%20periculis.docx%20(1).docx#_ftnref28

