
Costituzione e Carte dei diritti fondamentali

La giustizia politica come giustizia della
costituzione
di Fabrizio Sciacca

30 gennaio 2020

ABSTRACT

Warning: Undefined array key "abstract" in

/var/www/vhosts/giustiziainsieme.it/httpdocs/print/articolo_pdf.php on line 334

Warning: Undefined array key "sommario_indice" in
/var/www/vhosts/giustiziainsieme.it/httpdocs/print/articolo_pdf.php on line 335

La giustizia politica come giustizia della costituzione*

 Fabrizio Sciacca

https://www.giustiziainsieme.it/
/aree-tematiche/costituzione-e-carta-dei-diritti-fondamentali
/autori/fabrizio-sciacca
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn1


I diritti fondamentali non hanno un valore strumentale. In tal senso, la giustizia politica è sempre

giustizia della costituzione. Questa è una delle risorse più utilmente promettenti della morale

giuridica europea. La giustizia politica come giustizia della costituzione è radicata in un sistema

di libertà eguale. L’idea è quella di  «costruire una concezione della giustizia per un regime

costituzionale tale che coloro che sostengono quel tipo di regime o potrebbero essere indotti a

sostenerlo possano fare propria anche quella concezione politica, pur avendo visioni

comprensive diverse»; in tal modo,  «arriviamo a pensare una concezione politica della giustizia

che parta dalle idee fondamentali di una società democratica e non presupponga alcuna dottrina

più ampia; e non frapponiamo ostacoli dottrinari alla possibilità che una simile concezione si

guadagni il sostegno di un consenso per intersezione ragionevole e duraturo»[1].

Una conseguenza controfattuale del concetto di giustizia politica è che i problemi di

diseguaglianza sono determinati da disfunzioni distributive. In quanto giustizia della

costituzione, la giustizia politica è relata a due elementi, uno strumentale e uno finale. L’elemento

strumentale implica che la costituzione sia descritta come una procedura giusta (una procedura

si dice giusta quando è in grado di soddisfare i requisiti di eguale libertà); l’elemento finale

implica che  la costituzione, tra tutti gli assetti giusti praticabili sia quello più in grado di

raggiungere il risultato più probabile. La costituzione giusta è un esempio di giustizia

procedurale imperfetta (una giustizia procedurale si dice imperfetta quando garantisce il

raggiungimento di un risultato p, ma senza che ciò autorizzi a considerare le norme giuridiche

capaci di conseguire sempre un risultato corretto q).

Il cuore di una siffatta giustizia politica è il nucleo dei diritti fondamentali all’esercizio della

libertà individuale. Per questo le ragioni della discussione pubblica dovrebbero essere neutrali.

Dovrebbero, cioè essere fondate sull’idea dell’eguale rispetto dopo l’accettazione della premessa

secondo la quale la c.d.  “verità” delle concezioni del mondo è nella migliore delle ipotesi un tipo

di verità parziale, e non è affatto desiderabile che venga imposta a tutti. Questo che propongo in

sintesi è, naturalmente, un discorso normativo che non viene intaccato dalle asimmetrie della

vita reale.

 

2. Come si concilia questo discorso valido sul piano normativo con il piano personale? La morale

personale presuppone la realizzazione di sé attraverso l’atto. Così, il  significato di “compiere un

atto”  non si identifica con la sua operatività. È indubbiamente qualcosa di collegato

all’autodeterminazione, come ha sostenuto diverse volte Georg Henrik von Wright: qualcosa che

La giustizia politica come giustizia della costituzione Pagina 2 di 7

file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn2


interconnette determinazione, azione e libertà.

Di solito gli enunciati normativi sono espressioni di prescrizioni ( “si deve fare p”), permessi (“si

può fare p”), divieti (“non si deve fare p”). Da un certo punto di vista, si può dire che questi

enunciati non siano né veri né falsi. Sì, possono essere strumentali a certi obiettivi o scopi; ma

non dicono nulla sulla verità di questi, né sul loro oggetto.

Per alcuni, la morale personale rinvia non a torto al problema dei valori. Ma se la teoria dei

valori ha uno statuto chiaro, il suo oggetto è filosoficamente opaco: per alcuni sono valori i diritti,

la democrazia, le libertà; per altri esistono “valori europei”, “valori asiatici” e così via; per altri

ancora, sono valori le opere d’arte,  le religioni o le squadre di calcio. Non è privo di senso, al

proposito, considerare che qui non si sta proprio parlando di valori, ma di valutazioni: «un

atteggiamento di approvazione o di disapprovazione da parte di un soggetto s rispetto a un

oggetto o»[2]. Si ha a che fare, in particolare, con atteggiamenti di approvazione o di

disapprovazione che possono essere condivisi e duraturi, ma sempre soggettivamente: non

possiedono una validità universale. Al massimo, possono avere una validità (non oggettiva, ma)

oggettivizzata di tipo storico, cioè in un determinato tempo t1...t2. In tal senso, non esistono valori

universali, e nemmeno, a rigore, valori come entità, ma enunciati linguistici che descrivono

atteggiamenti emotivi soggettivi o condivisi (“a Y piace p”, “a Z non piace p”: vuol dire solo che

può esser vero che “a Y piaccia p”, ma non vuol dire che ciò sia anche moralmente vero, cioè

“buono”).

Se non esistono fondamenti universali nell’ambito della giustizia politica, come facciamo a

elaborare valutazioni dotate di un qualche senso di giustizia? Rawls adopera il concetto di

equilibrio riflessivo, avvalendosi, non a caso, della teoria di un filosofo che non ha mai creduto

nell’esistenza di fondamenti, né ha mai pensato che ciò fosse un tema filosoficamente rilevante:

Nelson Goodman. Rawls osserva: «si tratta di una nozione che caratterizza lo studio dei principi

che regolano le azioni in cui l’introspezione ha particolare rilievo […]. La conoscenza di questi

principi può suggerire ulteriori riflessioni che ci inducono a riconsiderare i nostri giudizi».[3]

“Equilibrio riflessivo” è in Rawls uno stato di cose, non necessariamente duraturo, per il quale i

principi individuali coincidono con i giudizi ponderati: «la miglior rappresentazione del senso di

giustizia di una persona non è quella che si adatta ai suoi giudizi prima che una qualunque

concezione della giustizia sia presa in esame, ma piuttosto quella che corrisponde ai suoi giudizi

in un equilibrio riflessivo». Il giudizio riflessivo non comprende tutti i giudizi esistenti di un

individuo, ma solo il caso «in cui si considerano tutte le possibili espressioni a cui potrebbero

realisticamente uniformarsi i giudizi di un individuo»[4]. 

La giustizia politica come giustizia della costituzione Pagina 3 di 7

file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn3
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn4
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn5


Rawls perfeziona l’argomento di Goodman sull’equilibrio riflessivo nella sua riformulazione

dell’idea di giustizia come equità, sostenendo che questo si applica ai giudizi sulla giustizia

politica e in particolare a proposito di quei giudizi che sono il prodotto di selezioni meditate:

«giudizi, in altri termini, formulati in condizioni nelle quali è massima la probabilità che

abbiamo pienamente esercitato la nostra capacità di giudizio, senza che influenze esterne

l’abbiano distorta. I giudizi meditati sono ponderazioni, cioè valutazioni formulate quando le

condizioni sono favorevoli all’esercizio della facoltà della ragione e del senso di giustizia; in altre

parole, in condizioni nelle quali abbiamo la capacità, la possibilità e il desiderio di arrivare a un

giudizio ben fondato, o almeno non abbiamo – mancando le tentazioni più ovvie – interessi

evidenti per non farlo»[5].  Non è privo di rilevanza, inoltre, che la prospettiva di Rawls

permetta, anzi contenga, un uso frequente del concetto di cooperazione sociale: l’equilibrio

riflessivo è anche una sorta di equilibrio cooperativo.

L’esito controintuitivo della posizione dell’equilibrio rawlsiano ha un considerevole impatto

anche dal punto di vista della percezione del senso di ingiustizia, e quindi anche delle differenze.

Alla base di ciò risiede proprio il concetto di reciprocità, che permette la simmetria tra ciò che

viene  inflitto agli altri e ciò che viene inflitto a noi stessi, eguali solo in quanto persone, quindi

per ciò che concerne la nostra attitudine a essere reciprocamente differenti. Il risentimento e

l’indignazione presentano una familiarità con i concetti di “giusto”/“ingiusto”: noi esprimiamo

valutazioni di approvazione o disapprovazione nei confronti di p.

Rawls nota anche che nei confronti di p possiamo anche provare disprezzo, ma in questo caso il

referente non è più l’opposizione “giusto”/“ingiusto”, ma “buono”/“cattivo”. In sostanza, Rawls

non mira semplicemente a descrivere stati d’animo, ma ad affermare come i sentimenti morali

possono essere indicatori di codici morali di riferimento, vale a dire di  «principi che

appartengono a parti diverse della moralità»[6].

 

3. Non è facile porre le basi del principio comprensivo dei diritti alla luce del puzzle delle diverse

concezioni del bene e quindi della diversità culturale della società europea. Qui descrivo

sinteticamente uno scenario minimo del problema e prospetto tre obiettivi possibili in

riferimento al problema della sicurezza, dal momento che il mondo occidentale, nondimeno

quello europeo, ha negli ultimi anni assistito alla crescita della rilevanza del concetto di

sicurezza.

La giustizia politica come giustizia della costituzione Pagina 4 di 7

file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn6
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn7


Dalla mia prospettiva di analisi, osservo che nelle democrazie liberali europee tale problema ha

acquistato sempre maggior rilievo anche in relazione all’aumento di dimensioni di fattori di

rischio nell’ambito della stabilità dei sistemi sociali (terrorismo, sfaldamento dell’equilibro eco-

ambientale del pianeta, indebolimento della capacità di controllo da parte dell’individuo dei

dispositivi tecnologici dei mezzi di accesso e di informazione, etc.). In tal senso, considero

interessante l’ipotesi di verificare come anche le nuove tecnologie siano, paradossalmente, tanto

un elemento di supporto quanto un fattore di disturbo delle istituzioni sociali. Per restare

all’Europa, gli stati europei sembrano essere legittimati ad agire tanto a partire dal bisogno di

sicurezza dei singoli individui quanto dal dovere di garantire un sufficiente livello di sicurezza

sociale[7]. Il problema stringente e interessante per la filosofia politica è quindi il pericolo dello

spostamento dell’asse che sostiene l’equilibrio tra le cure istituzionali e le minacce sociali che

l’impresa strategica mira a neutralizzare.

Occorrerebbe, dal mio punto di vista, tenere presenti almeno tre principali obiettivi, che qui mi

limito solo a profilare:

(i) indagare quale impatto l’enforcement delle tecnologie di controllo sociale sia in grado di

produrre sul livello di disponibilità dei diritti e delle libertà fondamentali degli individui, tenuto

conto del fatto che lo scopo finale della sicurezza sociale appare intrinsecamente incapace di

rinunciare alla priorità verso un concetto olistico e non atomistico della società, intesa cioè come

una collettività piuttosto che come un insieme di individualità aggregate;

(ii) valutare se le strategie istituzionali di sicurezza sociale determinino, nel lungo periodo, una

effettiva realizzazione dei diritti e delle libertà fondamentali a vantaggio di un progetto sociale

coerente con i modelli welfaristici e le teorie utilitaristiche, ma probabilmente non compatibile

con le teorie modellate liberali dell’egualitarismo semplice,[8] dell’equaglianza complessa[9],

dell’eguaglianza di risorse[10], della misurazione della libertà[11], della teoria della giustizia

distributiva in un senso più generale;

(iii) ponderare l’impatto effettivo delle strategie politiche e legislative della sicurezza nella

misurazione delle relazioni concettuali tra democrazia e costituzionalismo nei sistemi liberali,

vale a dire rispetto all’idea di “morale giuridica europea”. Le strategie di sicurezza, adottate con

provvedimenti determinati da decisioni politiche del potere esecutivo o legislativo, potrebbero

effettivamente rendere molto complicata la disposizione da parte degli individui del set di libertà

e diritti fondamentali garantiti dalle costituzioni. A meno che i provvedimenti di sicurezza non

riescano (come dovrebbe essere nella loro strumentale natura concettuale) ad assumere un ruolo

La giustizia politica come giustizia della costituzione Pagina 5 di 7

file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn8
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn9
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn10
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn11
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftn12


precario o transitorio, il rischio di una loro cristallizzazione finirebbe infatti per destabilizzare il

delicato equilibrio istituzionale tra libertà e legalità, generando buchi neri costituzionali e

standardizzando l’errore di una pratica restrittiva dei diritti.

 

* Il contenuto di questo scritto è una versione rielaborata di parte del cap. V del mio Filosofia dei

diritti, Le Lettere, Firenze 20182.

[1] J. Rawls, Giustizia come equità. Una riformulazione [2001], trad. di G. Rigamonti, a cura di S.

Veca, Feltrinelli, Milano 2002,  pp. 210-211.

[2] G.H. von Wright, Valutazioni, o come dire l’indicibile [2003], trad. it. di M. Mastroddi, in Id.,

Mente, azione, libertà. Saggi 1983-2003, a cura di R. Egidi, Quodlibet, Macerata 2007, pp. 159-169,

sp. p. 161.

[3] Rawls, Una teoria della giustizia [1971], trad. di U. Santini, Feltrinelli, Milano 19976, § 9, p. 56.

[4] Ivi, p. 57.

[5] Rawls, Giustizia come equità. Una riformulazione, cit., p. 34.

[6] Rawls, Una teoria della giustizia, cit., § 74, pp. 396-397.

[7] Cfr. ad es. J. Solana, Un’Europa sicura in un mondo migliore. Strategia europea in materia di

sicurezza, in appendice a A. Missiroli, A. Pansa, La difesa europea, il Melangolo, Genova 2007, pp.

183-205.

[8] Rawls, Una teoria della giustizia, cit., parte I.

[9] M. Walzer, Sfere di giustizia [1983], trad. di G. Rigamonti, Feltrinelli, Milano 1987.

[10] R. Dworkin, Virtù sovrana. Teoria dell’eguaglianza [2000], trad. di G. Bettini, Feltrinelli,

Milano 2002, pp. 61-122. Si tratta della ridefinizione della teoria dell’eguaglianza di risorse già

presentata da Dworkin nel 1981 nella seconda parte di What is Equality?. Dworkin si riferisce

all’eguaglianza delle risorse di proprietà privata. In una prospettiva di giustizia distributiva si

tratta di affrontare e di risolvere le questioni generate da complicazioni dovute all’arbitrarietà e

dall’iniquità. Faccio un esempio: il soggetto Y preferisce  tutto ciò che gli può tornare in conto

riguardo a ciò che gli sarebbe toccato se le risorse iniziali fossero state gestite in maniera più

equa. Questo gli consente di superare ciò che egli sostiene essere il test dell’invidia. Egli non

prova necessariamente invidia qualora altri godesse di una situazione migliore della sua, ma la

La giustizia politica come giustizia della costituzione Pagina 6 di 7

file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref1
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref2
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref3
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref4
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref5
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref6
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref7
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref8
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref9
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref10
file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref11


cosa che al nostro soggetto Y più preme è appunto vedersi riconosciuto il suo. Al proposito,

Dworkin opta per una qualche forma di asta, o in altre parole di mercato. L’idea è di dar vita

procedure di allocazione di risorse aperte a tutti – ma questo in realtà presuppone la capacità

intesa come requisito di competere all’allocazione di risorse: la capacità di entrare come parte

attiva nel mercato, di avere la possibilità di disporre di beni per poter accedere a qualche altro

bene.

[11] I. Carter, A Measure of Freedom, Oxford University Press, Oxford 1999.

La giustizia politica come giustizia della costituzione Pagina 7 di 7

file:///C:/Users/paola/Downloads/La%20giustizia%20politica%20come%20giustizia%20della%20costituzione.docx#_ftnref12

