AN

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto e societa

Religio Instrumentum Regni

Breve storia di un’espressione politico-giuridica, con una provocazione finale

di Tommaso Manzon

7 febbraio 2026

“Se alla societd manca l'unita che deriva dal fatto che i rapporti tra le sue parti
sono regolati con precisione, quell’'unita che risulta dall’articolazione armoniosa
delle sue varie funzioni assicurata da una disciplina efficace e se, inoltre, le manca
l'unita basata sull’impegno delle volonta degli uomini verso un obiettivo comune,
allora essa non e altro che un mucchio di sabbia che la minima scossa o il minimo
soffio basteranno a disperdere” (Emile Durkheim, La divisione del lavoro sociale,
1903)

Sommario: 1. Nihil sub sole novum (Ec 1:9) - 2. Religio instrumentum regni: origini e aspetti dello

sviluppo del termine - 3. Potere, religione, autonomia



https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/tommaso-manzon

Religio Instrumentum Regni Pagina 2 di 21

1. Nihil sub sole novum (Ec 1:9)

Questo breve saggio vuol essere un’esplorazione e una riflessione sul tema della religione vista in
quanto instrumentum regni. Il motivo per cui esso é stato composto, € semplicemente che sono
stato sollecitato a farlo. Ovviamente, chi lo ha fatto era una persona che riteneva che tale
argomento fosse assolutamente attuale e che io potessi offrire qualche parola significativa in
merito. In particolare, aveva in mente i diversi scenari in cui oggi vediamo emergere con forza
un certo nesso tra potere politico e religioso, il quale si esplica con effetti usualmente distruttivi.
Gli esempi fatti erano certe dinamiche e retoriche che osserviamo essere all’opera nel conflitto
israelo-palestinese, in quello russo-ucraino, nonché nelle recenti proteste anti-governative in
Iran. In tutti questi ambiti, la religione sembra occupare un posto di rilievo nel discorso pubblico,
mentre appare essere impiegata come una stampella dei poteri costituiti (forse meglio, come una

clava) nonché come un canale e un’ispirazione dei loro progetti politici.

Devo confessare che, inizialmente, la proposta mi ha trovato tra lo scettico e il freddo. Non
perché ritenessi che il suo oggetto fosse nel merito poco interessante — al di la dei fatti di
attualita, come potrebbe non esserlo la questione del rapporto tra potere secolare e potere
spirituale ? — ma perché mi sono domandato quale fosse in effetti il suo grado di rilevanza qui,
oggi, per noi, che siamo interessati indirettamente da quanto avviene in quelli scenari (e che
comunque viviamo in una societa in cui il nesso tra tali poteri sembra essere costruito in modo
diverso che nelle realta prima indicate). Piuttosto scarsa, mi risposi inizialmente. Cio detto,
riflettendoci piu accuratamente, mi sono invece reso conto che, proprio come il tema della religio
instrumentum regni e di interesse inesauribile, percio stesso — poiché cio che mi interessa lo fa in
questo preciso istante — essa debba essere anche inesauribilmente attuale. E dunque, al di la dei
fatti di attualita e della loro rilevanza piu o meno stretta per noi e/o della loro pit 0 meno grande
influenza sulla nostra vita quotidiana, ci deve essere un senso per il quale il tema della religio

instrumentum regni € per noi direttamente attuale e influente.

Questo € un punto che vale la pena di articolare con maggiore profondita, anche per iniziare a
muovere gli ingranaggi del pensiero, e desidero farlo introducendo un riferimento preso dal De

Monarchia di Dante Alighieri:

“I’'uomo solo fra le creature é intermedio fra il mondo corruttibile e il mondo incorruttibile,
e percio con ragione i filosofi lo paragonano alla linea dell’orizzonte che corre nel mezzo tra i
due emisferi. Perché I'uomo, considerato nel complesso delle due parti che ne formano

lessenza, anima e corpo, e corruttibile; considerato in rapporto a una sola, I’anima, e



Religio Instrumentum Regni Pagina 3 di 21

incorruttibile. [...] Se dunque l'uomo é un termine medio tra il mondo corruttibile e
Iincorruttibile, siccome ogni medio risente della natura degli estremi, viene da sé che
l'uomo ha dell’'una e dell’altra. E siccome ogni natura é orientata verso un fine ultimo, ne
segue che duplice e la finalita dell’'uomo; sicché, come fra tutti gli esseri e il solo partecipe
della essenza corruttibile e della incorruttibile, cosi e il solo disposto al conseguimento di

due mete ultime: una, la finalita sua di corruttibile, a altra quella di incorruttibile”.

Proseguendo, Dante afferma che la finalita corruttibile dell’'uomo e la “felicita in questa vita”,
raggiungibile grazie agli insegnamenti della filosofia (parafrasando: grazie agli insegnamenti di
una sapienza puramente umana) e tramite lesercizio delle virtu morali e intellettuali
(temperanza, coraggio, sapienza, giustizia). La sua finalita incorruttibile sarebbe invece la
“felicita nella vita eterna” raggiungibile grazie a “dettami di ordine spirituale che trascendono la

ragione umana” e I’esercizio delle virtu teologali (amore, fede, speranza). Alla luce di cio

“uomo ha avuto bisogno di una duplice guida in vista di una duplice meta: il sommo
Pontefice che guidasse il genere umano alla vita eterna per la via segnata dalla rivelazione, e
I'Imperatore, che sugli insegnamenti filosofici dirigesse il genere umano verso la felicita

temporale”.

Dunque, secondo Dante ’essere umano avrebbe due nature, a cui corrispondono due fini che
consistono in due generi di felicita, raggiungibili tramite due insiemi di mezzi ovvero di virtu, a
ciascuna delle quali e associata una guida che lo conduce nello sviluppare tali caratteristiche e lo
accompagna verso la sua duplice meta. Ora, comprendo che per molti, probabilmente per la
maggior parte dei miei lettori, affermare che siamo dotati di un’anima immortale (cioe, di un
principio vitale immateriale che si esprime non esclusivamente, ma eminentemente nella sua
capacita di avere una vita mentale razionale e auto-cosciente e che € in grado di sopravvivere
alla nostra morte biologica) sia qualcosa di poco credibile o comunque tutto da dimostrare.
Comprendo inoltre che 'immagine di un’'umanita destinata dalla sua stessa intrinseca natura ad
essere guidata alla sua duplice destinazione dal Sacro Romano Imperatore e dal Sommo
Pontefice ci risulti anacronistica (per quanto riguarda soprattutto la sua prima componente) e/o
discutibile (per quanto riguarda soprattutto la sua seconda componente) — e in primis chi scrive

avrebbe da che dibattere con Dante su questo punto.

La questione cruciale che voglio porre a partire da questo testo del De Monarchia e che si collega
al nostro argomento e pero un’altra ed e qualcosa su cui credo possiamo convergere con il nostro
autore: il punto e che in effetti, al netto dei particolari di cio che Dante afferma, sembra per

davvero esserci in noi una duplice logica, per cui la nostra esistenza punta a svilupparsi



Religio Instrumentum Regni Pagina 4 di 21

contemporaneamente sia su di un piano orizzontale (quello che Dante descrive come
corruttibile) che su di un piano verticale (quello che invece egli designa come incorruttibile). Per
certi aspetti il secondo piano puo sembrarci piu vago nel suo aspetto, piu difficile da definire,
forse persino di dubbia esistenza, ma sta di fatto che nulla di tutto cio impedisce né ha mai
impedito agli esseri umani di coltivare un orientamento, un senso, una domanda sull’oltre, su
quello che c’¢ al di la della dimensione orizzontale e corruttibile. Tale dinamica ha anche
incontestabilmente a che fare con quello che percepiamo essere il fine e il senso della nostra vita
e la nostra relazione con realta che, secondo la tradizionale lista delle virtu teologali, hanno a che
fare con il modo in cui viviamo il nostro amore, la nostra fede, la nostra speranza. Infine,
possiamo senza dubbio convenire con Dante che & una costante della storia umana il fatto che in
essa emergano delle personalita, comunita, istituzioni, che si propongono e che si affermano
come detentori di verita, pratiche e competenze capaci di illuminarci e condurci al nostro
duplice fine umano. Inevitabilmente, questo coacervo di forze di cui possiamo o meno far parte e
rispetto alle quali possiamo essere piu o meno allineati, vanno a costituire dei poteri capaci di

influenzare in modo piu 0 meno profondo i loro/nostri ecosistemi sociali.

Volendo calare il discorso di Dante nella nostra epoca, possiamo riformularlo nel modo che
segue. Da una parte possiamo vedere, per esempio, i partiti politici e i corpi istituzionali con i
loro dirigenti (lo Stato), che possiamo dire ricoprano all’incirca il ruolo che Dante assegnava
all'Imperatore e al suo regno ; dall’altra, quelle che, riprendendo un’espressione del filosofo e
teologo protestante Paul Ricoeur, potremmo chiamare “comunita confessanti” (Per un’utopia
confessante), ossia tutti quei gruppi (non riducibili semplicemente alle religioni intese in senso
tecnico) che “confessano” e quindi propongono una visione del mondo che va al di la della pura e
semplice questione temporale-orizzontale. Anche queste comunita, come le altre, devono
inevitabilmente esprimere una qualche forma di classe dirigente, che si faccia carico della loro
conduzione e che si rivolga al suo contesto sociale (sia interno che esterno alla comunita) come
una possibile fonte di guida, rispetto alla questione spirituale-verticale. Ci sono a questo punto
almeno due domande che ci possiamo porre: che rapporto esiste tra i due livelli dell’esperienza
umana che vengono identificati da Dante? E quale rapporto dunque deve esistere tra i poteri che
di volta in volta emergono per guidarci nei terreni che dobbiamo attraversare per poter
raggiungere il nostro duplice fine? Eccoci quindi alla questione del rapporto tra il potere secolare
e quello spirituale, questione che del resto e al centro dello stesso De Monarchia. Se il
ragionamento fino a qui e stato fatto filare in modo corretto, avremo anche riconosciuto che tale
tema e per noi inesauribilmente cruciale e destinato a non poter essere mai del tutto quietato da

una risposta concludente; cido perché esso si radica in una “costante” dell’esperienza umana (la



Religio Instrumentum Regni Pagina 5 di 21

nostra caratteristica duplicita materiale/immateriale) che si concretizza sempre in modi diversi e

instabili nelle incostanze e nelle tensioni della storia — anche ai nostri tempi.

Affermare che la religione e quindi il potere spirituale sia un instrumentum regni del potere
secolare, € un modo per rispondere alla domanda sul rapporto tra questi due poteri, tra i due
aspetti della persona umana che gli sono sottintesi e infine sul rapporto esistente tra le due
“felicitd” che ad essi corrispondono. E una risposta in base alla quale di solito s’intende
affermare, normalmente con cinismo, che tutto quanto quello che si sviluppa sul piano
spirituale-verticale sia uno strumento nelle mani delle istituzioni che si riferiscono al piano
temporale-orizzontale. Dunque, secondo questa risposta alle domande poste nel paragrafo
precedente, vi sarebbe un rapporto di sudditanza che lega la dimensione spirituale a quella

temporale, o al contrario di dominio e di manipolazione della seconda nei confronti della prima

- 0 perlomeno, vi sarebbe a livello delle istituzioni che vi corrispondono.

Se pero le domande che ho posto sono inesauribilmente attuali e quindi in qualche modo sono
destinate a non scomparire mai e a riproporsi in continuazione nel corso delle vicende umane,
cosi anche tale risposta — che é solo una delle tante possibili — puo avere (insieme a tutte le sue
alternative) 1 suoi corsi e ricorsi, le sue stagioni di successo e le sue stagioni d’infamia, senza
scomparire mai del tutto dall’orizzonte delle possibilita teoriche e pratiche. Ecco quindi
dimostrato l'infinito interesse e I'infinita presenza del nostro tema. Ma dunque, da dove la mia
ritrosia iniziale ad occuparsi della questione? Cio derivava dal fatto che, sebbene una tematica
possa essere attuale, cio non significa automaticamente che se ne debba per forza parlare. Anzi,
proprio l’attualita di una questione puo determinare una saturazione di parole che dovrebbe
indurci a volte ad osservare una pausa di riflessione, a un temporaneo cessare della discussione
sull’argomento. In un’epoca che importanti commentatori ci dicono essere segnata, perlomeno
negli ultimi 30 anni, dalla rinascita della religione da un punto di vista della sua rilevanza
politica e sociale (e cio0, beninteso, sia nel bene che nel male), vale veramente la pena aggiungere
qualcosa a quanto gia detto sulla questione religio instrumentum regni? In fondo, da quanto detto
finora potremmo semplicemente concludere che nihil novum sub sole, “non vi € nulla di nuovo
sotto il sole”: la religione nel corso della storia é stata innegabilmente utilizzata come strumento

del potere secolare, in certe istanze lo &€ anche oggi, 1o sara ancora in futuro.

Eppure, in definitiva, lo stimolo a condurre quest’esercizio & giunto, ed e arrivato da una recente

lettura (che, interessasse, lascio qui di seguito: https://americanreformer.org/2025/08/why-

your-pastor-supports-israel-and-why-its-complicated/). In essa ’autore ripercorre le principali

tappe dello sviluppo e della diffusione del sionismo cristiano nel protestantesimo anglo-sassone e


https://americanreformer.org/2025/08/why-your-pastor-supports-israel-and-why-its-complicated/
https://americanreformer.org/2025/08/why-your-pastor-supports-israel-and-why-its-complicated/

Religio Instrumentum Regni Pagina 6 di 21

di come esso abbia prodotto una postura indefessamente pro-Israele presso certi segmenti delle
chiese americane. Verso il termine dell’articolo, troviamo un confronto tra la retorica e le
motivazioni utilizzate da politici di alto livello sia statunitensi che europei al fine giustificare la

loro posizione di supporto allo stato ebraico:

“[1 politici europei mostrano una] tendenza a giustificare il sostegno a Israele sulla base della
sua democrazia liberale [la quale] spesso funge da sostituto dell’affinita culturale cristiana [-

motivazione che invece viene spesso agitata da quelli americani]”.

Leggere questa osservazione mi ha smosso dei pensieri che mi hanno condotto a comporre il
presente testo. In fondo il sionismo cristiano, che David Krusch della Jewish Virtual Library
definisce come “il sostegno cristiano alla causa sionista e al ritorno del popolo ebraico nella sua
patria biblica, Israele”, posizione basata sulla convinzione coltivata da “alcuni cristiani [...] che il
rientro degli ebrei in Israele sia in linea con le profezie bibliche e che esso sia necessario affinché
Gesu possa tornare sulla Terra per regnarvi come suo re”, potrebbe sembrare intuitivamente a
molti come un esempio da manuale di religio instrumentum regni — ovvero un caso classico di
una convinzione relativa alla finalita incorruttibile umana che viene messa al servizio di quanto
pertiene alla nostra finalita corruttibile. Ma, ammesso e non concesso che sia cosi, che cosa dice
questo dell’attitudine dei politici europei registrata da Harris (che, si noti, nel suo articolo cita
direttamente figure di primo piano come Olaf Scholz ed Emmanuel Macron), ossia che, se spesso
1 politici americani sostengono Israele facendo appello alla religione, i politici europei lo fanno
invece sulla base di motivazioni puramente orizzontali (Israele e una democrazia liberale)? Puo
essere che anche in loro sia all’opera in modo implicito una sorta di confessione di fede
immanentista che fa appello alla democrazia come un bene sacro da proteggere e ci0 a
prescindere da quelle che possano essere le controversie che affliggono una particolare
democrazia? Sulla base della risposta che diamo a queste due domande, sarebbe corretto
affermare che noi europei abbiamo una religione civile per la quale la bonta della democrazia e
un articolo di fede, e/o che le nostre istituzioni politiche governino anche sfruttando dei
meccanismi di legittimazione sacrale? Ma puo il collettivo delle nazioni europee, per come ¢
strutturato, avere e fare uso di una religione come suo strumento di governo? E se anche la
risposta fosse si, sarebbe questa una situazione desiderabile? Da queste domande e riflessioni é
scaturito il moto a scrivere questo articolo. Per articolare delle risposte e dei pensieri che diano
ad esse un seguito, procedero in questo modo: innanzitutto, risaliro alle origini linguistiche
dell’espressione instrumentum regni e di come essa sia stata impiegata in alcune fonti classiche,
sia antiche che moderne. Nel fare ci0, vorrei innanzitutto raggiungere 1’obiettivo di proporre al

lettore una visione si spera leggermente piu ricca e piu circostanziata nelle fonti, di un idioma



Religio Instrumentum Regni Pagina 7 di 21

spesso usato, ma su cui non necessariamente si riflette. In secondo luogo, mi addentrero in un
ragionamento piu speculativo e costruttivo, cercando di ragionare sulla possibile risposta alle
domande poste al termine del paragrafo precedente, dando particolare attenzione alle ultime
due (puo il collettivo delle nazioni europee avere e fare uso di una religione come strumento di

governo? E se anche la risposta fosse si, sarebbe questa una situazione desiderabile?).

Vorrei concludere questa sezione iniziale, che funge sia da introduzione che come primo tornata
di confronto con il tema del saggio, con un appello finale all’interesse e al coinvolgimento del
lettore, sperando che quanto scritto fino a questo punto non lo abbia annoiato e possa invece
aver gia in qualche modo destato la sua attenzione. Pertanto, presumendo che mediamente i
fruitori di questa rivista siano dei giuristi, mi vorrei ora rivolgere direttamente ai membri di
questa categoria, incoraggiandoli a procedere nella lettura facendo leva su di un ulteriore spunto
di riflessione che riguarda direttamente la loro materia. Avendo postulato la compresenza
nell’essere umano di due dimensioni che, seguendo Dante, possiamo chiamare rispettivamente
corruttibile e incorruttibile, e avendo rilevato come a ciascuna di esse corrisponda una
dimensione sociale che ne e sia ’espressione intersoggettiva che un organismo deputato alla
coltivazione di una di queste due dimensioni affinché 'uomo possa raggiungere il fine che le
corrisponde, é possibile inserire in questo quadro un ulteriore elemento di complessita — ovvero,
che ciascuna delle realta sociali che articolano in modo intersoggettivo i due aspetti
corruttibile/incorruttibile caratterizzanti la specie umana, € dotata necessariamente di un
proprio ordinamento giuridico. Detto diversamente, ogni comunita confessante e ogni realta
politica secolare ha bisogno, per poter esistere e funzionare, di un corpo di regole che fissino i
comportamenti ritenuti leciti ed illeciti per i propri membri e che regolino quindi i rapporti
umani sia al proprio interno che verso ’esterno. Cio significa che, come in linea di principio e
possibile stabilire una relazione di simmetria tra le due finalita umane e tra i due ordini sociali
che ad esse corrispondono, cosi questa relazione si puo stabilire tra i corpora di leggi cresciuti in
seno alle diverse comunita, secolari e sacrali. Gia Leibniz del resto aveva scritto, secondo parole

simili per certi aspetti a quelle piu antiche di Dante, quanto segue:

“La teologia tratta della felicita eterna e di tutto quanto stia in relazione ad essa, nella
misura in cui cio pertiene all’anima e alla coscienza; essa si presenta quindi come una forma
di giurisprudenza che s’interessa di quanto e detto esistere de foro interno e che impiega
sostanze e intelligenze invisibili; dal canto suo la giurisprudenza [enfasi nell’originale] ha
come proprio oggetto il governo e le leggi, il cui fine é la felicita dell’'uomo per quanto ad
essa puo contribuire cio che é esterno e sensibile” (Leibniz, Nuovi saggi sull’intelletto umano

);



Religio Instrumentum Regni Pagina 8 di 21

Un modo per parafrasare questa citazione, collegandola a quanto scritto nelle pagine precedenti,
e che il tema del rapporto tra fine corruttibile e fine incorruttibile dell’essere umano si
accompagna a quello del rapporto politica/religione ed entrambi si accompagnano a quello del
rapporto tra diritto civile e diritto canonico (intesi entrambi in questo caso come una categoria
generale). Se e convincente affermare I'inesauribile interesse e I'inesauribile attualita di almeno
uno di questi tre temi, ne deve derivare che, per co-implicazione, le stesse qualita pertengono
logicamente anche agli altri due. Con cio, spero di aver definitivamente giustificato la rilevanza
del mio tema e la composizione di questo saggio, nonché di aver guadagnato I’attenzione del mio
lettore. Procedo quindi senza ulteriori indugi a sviluppare i passaggi successivi del mio

argomento.

2. Religio instrumentum regni: origini e aspetti dello sviluppo
del termine

Come anticipato, in questa parte del saggio mi dedichero a disegnare una breve genealogia del
concetto di religio instrumentum regni. Va da sé che la questione sarebbe sufficientemente ricca
da giustificare (almeno) un volume di svariate centinaia di pagine. Non potendo pero eccedere i
limiti che sono ragionevoli per uno scritto quale il presente, concentrero la mia trattazione ad
alcuni cenni riguardanti nomi e testi classici. In particolare, prestero attenzione a quelle figure e
a quelle opere che costituiscono, a mio parere, le tappe cruciali del tracciato che ha portato nel
nostro parlare comune l’espressione qui discussa, con le connotazioni che normalmente le
attribuiamo. A costo di rischiare di prodursi in un eccesso di scolasticismo, ritengo che non ci sia
niente di male nell’iniziare la ricostruzione di questa genealogia ponendo una base comune tra
me e i miei lettori presentando una breve ma autorevole definizione. Essa servira come punto di

partenza prima di spostarci verso livelli speculativamente piu densi.

Troviamo dunque che l’enciclopedia Treccani definisce la locuzione latina instrumentum regni
come un’espressione principalmente impiegata in “riferimento all’azione che lo stato svolge sul
potere ecclesiastico o su istituzioni religiose, considerandoli come mezzo per I'affermazione dei
propri fini temporali” (Vocabolario Treccani). Quanto all’origine dell’espressione, la stessa fonte
indica come probabile provenienza del sintagma instrumentum regni un passo delle Storie di
Tacito, all’interno del quale il celebre storico romano, discutendo della figura di Galba e quale

fosse il tono del suo governo, afferma quanto segue:



Religio Instrumentum Regni Pagina 9 di 21

“lo strumento piu efficace per esercitare bene il comando consisteva nel contare su buoni amici”.
Nel latino originale, la frase si legge in questo modo:
“nullum maius boni impertii instrumentum quam bonos amicos esse”.

Supponendo che questo sia effettivamente il locus da cui, con un leggero adattamento, ha origine
lespressione instrumentum regni (che evidentemente & un sinonimo di imperii instrumentum),
bisogna altresi registrare come Tacito non faccia evidentemente alcun riferimento alla religione,
bensi a una visione, tipicamente romana, dell’amicizia come di un certo tipo di legame politico.
Dunque, pur tenendo presente le Storie sullo sfondo, al fine di rintracciare l’origine del concetto
di religio instrumentum regni, € necessario cercare altrove. Esso in realta, quanto al contenuto,
precede lo storico romano di diversi secoli e appare in molteplici occasioni, sebbene lo si trovi
sempre espresso in una forma linguisticamente differente (e non per forza in latino). In
particolare, & nell’opera di un altro storico dell’antichita, ovvero Polibio, che troviamo una

descrizione classica della religione descritta come strumento di governo:

“quella superstizione religiosa che presso gli altri uomini é oggetto di biasimo, serve in Roma
a mantenere unito lo Stato: la religione e piu profondamente radicata e le cerimonie
pubbliche e private sono celebrate con maggior pompa che presso ogni altro popolo. Cio
potrebbe suscitare la meraviglia di molti; a me sembra che i Romani abbiano istituito questi
usi pensando alla natura del volgo. In una nazione formata da soli sapienti, sarebbe infatti
inutile ricorrere a mezzi come questi, ma poiché la moltitudine é per sua natura volubile e
soggiace a passioni di ogni genere, a sfrenata avidita, ad ira violenta, non c’é che trattenerla
con siffatti apparati e con misteriosi timori. Sono per questo del parere che gli antichi non
abbiano introdotto senza ragione presso le moltitudini la fede religiosa e le superstizioni
sull’Ade, ma che piuttosto siano stolti coloro che cercano di eliminarle ai nostri giorni”

(Polibio, Storie).

Il passo appena riportato &€ molto denso di implicazioni e andrebbe commentato in modo
analitico. In questa sede e dati gli scopi di questo scritto, puo essere sufficiente notare che esso
riporta quello che é sostanzialmente il nucleo del modo comune di usare ’espressione religio
instrumentum regni: la religione € un qualcosa che serve a puntellare il controllo della
popolazione da parte delle autorita politiche. La differenza sostanziale rispetto al nostro comune
modo d’intendere tale concetto & che esso viene qui presentato in modo assolutamente positivo:
bene fanno i romani ad usare in tal modo, alquanto saggio, la religione; la “bestia” che e il popolo

basso va tenuta sotto il controllo con il fascino e la paura del numinoso e dei riti che lo evocano.



Religio Instrumentum Regni Pagina 10 di 21

Cio va fatto per il bene di tutti, popolo incluso, che sarebbe il primo a soffrire se i suoi appetiti

venissero lasciati privi di controllo.

Se lo storico di Megalopoli non e I'inventore dell’idea di religio instrumentum regni (ad esempio,
ne troviamo delle tracce gia nel V secolo, nel Sisifo di Crizia, a testimonianza di come questa
comprensione del fatto religioso fosse da tempo parte della sapienza greca) ne é sicuramente un
importante veicolo, data la sua fama presso le generazioni successive. Avvicinandoci di piu alla
nostra epoca, troviamo una ripresa dell’idea nell’opera del nostrano Machiavelli. A tal proposito,

nel Principe si trova affermato quanto segue in merito al soggetto titolare dell’opera:

“A uno principe adunque non € necessario avere in fatto tutte le soprascritte qualita, ma é
bene necessario parere di averle; anzi ardird dire questo: che, avendole e osservandole
sempre, sono dannose, e, parendo di averle sono utili; come parere pietoso, fedele, umano,
intero, religioso [...] Deve adunque uno principe avere gran cura che non gli esca mai di
bocca una cosa che non sia piena delle soprascritte cinque qualita; e paia, a udirlo e vederlo,
tutto pieta, tutto fede, tutto integrita, tutto umanita, tutto religione: e non € cosa piu

necessaria a parer d’avere, che questa ultima qualita”.

Anche in questo caso troviamo un richiamo, di segno positivo, all’idea che la religione possa
essere utilizzata per il fine di governare la polis. Nella fattispecie, si afferma come sia bene e utile
per il principe di uno stato che egli faccia sfoggio di pieta religiosa e si mostri sempre integro e
pietoso. Utile, si badi bene (questo sembra essere I'implicito del discorso di Machiavelli), non solo
per sé e per garantire il proprio controllo del potere, bensi anche per la comunita di cui é il
leader, che puo trovare in lui un punto di riferimento, un esempio, una figura capace di
mantenere ’ordine e di esercitare la clemenza e che probabilmente € benvoluta dal Cielo. Certo,
aggiunge Machiavelli, meglio fare mostra di essere religiosi che esserlo per davvero — questo
potrebbe infatti produrre dei problemi pragmatici, a chi deve far fronte agli intrighi, ai

compromessi, ai delitti tipici della politica e del suo esercizio.

Sempre Machiavelli dedica i capitoli 11, 12 e 13 del primo libro dei Discorsi sopra la prima Deca
di Tito Livio al tema dell’'uso politico della religione, prendendo spunto per la sua discussione
proprio dalla repubblica romana, le cui vicende vengono rendicontate dal grande patavino. Piu
nello specifico, il toscano discute di come Numa Pompilio, secondo re di Roma, incaricato dal
Senato di completare ’ordinamento giuridico della citta le cui basi erano state poste da Romolo e
trovatosi di fronte “uno popolo ferocissimo e volendolo ridurre nelle obedienze civili con le armi
della pace, si volse alla religione, come cosa al tutto necessaria a volere mantenere una civilta”. Il

successo dell’opera di Numa, ci dice Machiavelli, fu tale che “per piu secoli non fu mai tanto



Religio Instrumentum Regni Pagina 11 di 21

timore di Dio quanto in quella republica”, tanto che il suo ordinamento fini cosi non solo per
disciplinare le passioni dei romani ma per renderli anche un popolo capace di grandi imprese
perché piu timorato di Dio che degli uomini. II nostro puo quindi affermare che, “se si avesse a
disputare a quale principe Roma fusse piu obligata, o a Romolo 0 a Numa, credo piu tosto Numa
otterrebbe il primo grado: perché, dove é religione, facilmente si possono introdurre I'armi e
dove sono I'armi e non religione, con difficulta si puo introdurre quella” e quest’'ultima, come
ormai abbiamo capito, e fondamentale per garantire la stabilita e promuovere la grandezza dello

stato. Infatti,

“considerato adunque tutto, conchiudo che la religione introdotta da Numa fu intra le prime
cagioni della felicita di quella citta: perché quella causo buoni ordini; i buoni ordini fanno
buona fortuna; e dalla buona fortuna nacquero i felici successi delle imprese. E come la
osservanza del culto divino é cagione della grandezza delle republiche, cosi il dispregio di
quello e cagione della rovina d’esse. Perché, dove manca il timore di Dio, conviene o che
quel regno rovini, o che sia sostenuto dal timore d’uno principe che sopperisca a’ difetti
della religione. E perché i principi sono di corta vita, conviene che quel regno manchi presto,

secondo che manca la virtu d’esso”.

Ci troviamo qui di fronte a una compiuta concezione della religio instrumentum regni che
rispecchia I'uso vernacolare di questa espressione. E infatti Machiavelli da queste osservazioni
generalizza affermando che “quelli principi o quelle republiche, le quali si vogliono mantenere
incorrotte, hanno sopra ogni altra cosa a mantenere incorrotte le cerimonie della loro religione e
tenerle sempre nella loro venerazione; perché nessuno maggiore indizio si puote avere della
rovina d’una provincia, che vedere dispregiato il culto divino”. Tale imperativo & cosi cruciale
per Machiavelli che egli raccomanda i principi affinché sostengano “tutte le cose che nascano in
favore” della religione della loro terra, anche laddove le considerassero false. A tal proposito
peraltro, egli registra lamentevolmente che “se ne’ principi della republica cristiana si fusse
mantenuta [la religione], secondo che dal datore d’essa ne fu ordinato, sarebbero gli stati e le

republiche cristiane piu unite, piu felici assai, che le non sono”.

Sinoti come in tutto cio Machiavelli non sia indifferente né alla questione del contenuto specifico
di una particolare religione né alla questione della verita di tale contenuto, per quanto sia chiaro
che egli si concentra sempre in primo luogo sulla sua funzione sociale. Ad esempio, afferma che
Numa “simulo di avere domestichezza con una Ninfa, la quale consigliava di quello ch’egli avesse
a consigliare il popolo: e tutto nasceva perché voleva mettere ordini nuovi ed inusitati in quella

citta, e dubitava che la sua autorita non bastasse”, glossando poi in proposito come “mai fu



Religio Instrumentum Regni Pagina 12 di 21

alcuno ordinatore di leggi straordinarie in uno popolo che non ricorresse a Dio; perché
altrimente non sarebbero accettate”. Oppure, nota che il popolo di Firenze, pur non essendo né
ignorante né rozzo, “nondimeno da frate Girolamo Savonarola fu persuaso che parlava con Dio”.
Su cio, Machiavelli non vuole giudicare “s’egli era vero o no, perché d’uno tanto uomo se ne
debbe parlare con riverenza [...] 1a vita sua, la dottrina e il suggetto che prese, erano sufficienti a
fargli prestare fede”. Dunque la verita di una proposizione religiosa puo essere vera o falsa e
spesso nello stesso contesto possono apparire entrambe le qualita (Numa secondo Machiavelli
menti sul suo rapporto con la ninfa Egeria, cionondimeno ritiene che la sua elezione da parte del
Senato fu inspirata dai “cieli”) e non & comunque indifferente che il religioso sia una persona di
spiccata virtu (come Savonarola, che pure secondo il nostro potrebbe veramente aver disposto di
un canale preferenziale con Dio) oppure no. Del resto, viene difficile credere che la religione
possa svolgere quest’importante ruolo di conservazione dell’ordine sociale e di promozione della
gloria umana se e completamente basata su di una falsita. Sicuramente non lo puo fare, come ci
insegna Machiavelli, se la classe dei suoi campioni € composta esclusivamente da uomini di virtu
deficitaria. Quindi, per il fiorentino verita e virtu non sono elementi del tutto dispensabili
quando si tratta della capacita della religione di tenere insieme la societa: essa non puo
funzionare come instrumentum regni se brandita con completo cinismo da dei criminali, né se in
essa non vi é alcunché di vero. Cio detto, spregiudicatezza e costruzione possono entrare a far
parte del suo uso politico, il che comunque é pienamente giustificato dal fine assolutamente

nobile (la salvezza della societa e la gloria del regno) che tali mezzi consentono di raggiungere.

Inutile dire che, nei secoli intercorsi tra Machiavelli e noi, altre voci si sono espresse sul tema e si
potrebbero moltiplicare abbondantemente esempi e citazioni. Ve ne sono pero due, che possiamo
citare come rappresentative dello sviluppo intercorso negli ultimi cinque-sei secoli e cio con il
fine di arrivare perlomeno alle soglie della nostra epoca e di terminare cosi la parte storico-
ricostruttiva di questo breve saggio. In primo luogo, al fine di mostrare l’evoluzione della
comprensione della religione come instrumentum regni, € importante citare il concetto di
“religione civile” elaborato da Rousseau all’interno dell’ultimo capitolo del Contratto Sociale. Qui,
il pensatore svizzero afferma come sia fondamentale che il patto che fonda una legittima forza
politica sovrana sia avvolto, per opera della religione, di un’aura di sacralita e cio per rafforzare
il senso di appartenenza dei cittadini allo stato e la loro dedizione al bene comune. Fino a qui,
dunque, nulla di molto diverso da quanto abbiamo gia trovato in Machiavelli (di cui del resto
Rousseau era un estimatore). Diversamente pero da quest’ultimo, il filosofo illuminista critica
severamente il cristianesimo, non ritenendolo capace di fondare adeguatamente un ordine

politico, al contrario di quanto invece erano in grado di fare le religioni antiche (in proposito,



Religio Instrumentum Regni Pagina 13 di 21

anche il ginevrino tributa un onore particolare alla religione dell’antica Roma) — e, in una certa

misura, I'Islam. Nelle sue stesse parole:

“Gesu venne a stabilire sulla terra un regno spirituale: cio che, separando il sistema
teologico dal sistema politico, fece che lo Stato cesso di essere uno, e cagiono le divisioni

intestine, che non hanno mai cessato di agitare i popoli cristiani”.
Questa situazione di doppio potere ha infatti creato

“un perpetuo conflitto di giurisdizioni, che ha reso impossibile ogni buon ordinamento negli
Stati cristiani; e non si € mai potuto venire a capo di sapere a chi, fra il padrone e il prete, si
fosse in obbligo di obbedire. Parecchi popoli, tuttavia, anche in Europa o nelle vicinanze,
hanno voluto conservare o ristabilire I’antico sistema, ma senza successo; lo spirito del
cristianesimo ha conquistato tutto. Il culto sacro é sempre rimasto o divenuto indipendente

dal sovrano, senza legame necessario col corpo dello Stato”.

Dunque, quello che disturba il filosofo della Rivoluzione Francese, €& l'ulteriorita del
cristianesimo rispetto all’ordine politico secolare, la sua “relativa ultramondanita”, per cui esso
sia guarda a un orizzonte che va al di la di quello terreno, ma da questo trae pero una regola di
vita che inevitabilmente influisce e del resto desidera influire anche sulle vicende di questo
mondo - finendo cosi per diventare, secondo Rousseau, una causa di instabilita politica. Il
cristianesimo non ha un “legame necessario col corpo dello Stato” — se ne puo staccare, gli si puo
opporre, gli puo sopravvivere qualora questo collassi. Secondo il nostro, I'unico filosofo cristiano
a intuire il problema sarebbe stato Hobbes, il solo “che abbia osato proporre di riunir le due teste
dell’aquila, e di ricondurre tutto all’unita politica, senza la quale mai Stato o governo saranno
ben costituiti. Ma ha dovuto pur vedere che lo spirito dominatore del cristianesimo era
incompatibile col suo sistema, e che I'interesse del prete sarebbe sempre piu forte di quello dello
stato”. Quindi, sebbene Hobbes abbia proposto una soluzione ai problemi causati dal
cristianesimo al corpo sociale — riunire la spada del potere secolare e il pastorale del potere
religioso nelle mani di un’unica figura sovrana, come suggerisce visivamente la celebre
copertina originale del Leviatano — questa strada é cionondimeno condannata a fallire, essendo
destinata a scontrarsi frontalmente con le caratteristiche strutturali di cid che essa cerca di

controllare.

L’alternativa al cristianesimo per0 non puo nemmeno essere l'ateismo, che a questo punto
potrebbe sembrare una posizione legittima o quantomeno alternativa alla riottosita dei discepoli

di Gesu. Su questo punto, in polemica con il collega illuminista Pierre Bayle, scrive Rousseau nell’



Religio Instrumentum Regni Pagina 14 di 21

Emilio:

“Bayle ha provato benissimo che il fanatismo & piu pernicioso dell’ateismo, e cio &
incontestabile; ma quello che non ha badato a dire, e che non ¢ men vero, si &€ che il
fanatismo, sebbene sanguinario e crudele, &€ pertanto una passione grande e forte, che eleva
il cuore dell’'uvomo, che gli fa disprezzare la morte, che gli da un’energia prodigiosa, e che
non occorre che dirigere meglio per trarne le piu sublimi virtu; invece l'irreligione, e in
generale lo spirito ragionatore e filosofico, attenta alla vita, effemina, avvilisce le anime,
concentra tutte le passioni nella bassezza dell’interesse particolare, nell’abiezione dell’io
umano, e scalza cosi, a poco a poco, i veri fondamenti di ogni societa; poiché quello che gli
interessi particolari hanno in comune € poca cosa, che non bilancera mai quanto hanno di
opposto. Se I'ateismo non fa versare il sangue degli uomini, & meno per amore della pace,
che per indifferenza verso il bene [...]. Cosi il fanatismo, sebbene piu funesto nei suoi effetti
immediati di cio che si chiama oggi lo spirito filosofico [ossia, nel gergo dell’epoca, lo spirito
dello scetticismo religioso e dell’ateismo], lo & molto meno nelle sue conseguenze [...] la
filosofia non puo far alcun bene che la religione non faccia ancor meglio, e la religione ne fa

molti che la filosofia non puo fare”.

Ma se questa e la conclusione a cui arriva Rousseau, data la premessa che tale religione non puo
essere il cristianesimo e che la religione degli antichi romani, pur cosi gloriosa, € morta, “diventa
necessaria una professione di fede puramente civile, della quale spetta al sovrano fissar gli
articoli, non precisamente come dogmi di religione, ma come sentimenti di socievolezza, senza i
quali & impossibile esser buon cittadino o suddito fedele” — e per la trasgressione dei quali,
secondo Rousseau, si dovrebbe essere condannati a morte. I dogmi positivi di questa religione
dovrebbero essere i seguenti: “’esistenza della divinita possente, intelligente, benefica,
previdente e provvida, la vita futura, la felicita dei giusti, il castigo dei malvagi, la santita del
contratto sociale e delle leggi”. Invece, 'unico dogma negativo di questo sistema religioso
dovrebbe essere il “divieto dell’intolleranza”, rispetto alla quale Rousseau rifiuta di distinguere
tra “intolleranza civile” e “intolleranza teologica” essendo queste “inseparabili” dato che “e
impossibile vivere in pace con persone che crediamo dannate; amarle sarebbe odiare Dio che le
punisce; bisogna assolutamente ricondurle a salvazione o tormentarle” e quindi “ovunque
I'intolleranza teologica sia ammessa, e impossibile che non abbia qualche effetto civile; e non
appena ne abbia, il sovrano non é piu sovrano, neanche temporalmente”. Pertanto, secondo
l’autore del Contratto Sociale, un sistema politico ben regolato, per poter funzionare

efficientemente e garantirsi il supporto attivo e I’entusiasmo dei cittadini, deve promuovere

attivamente una religione che svolga il ruolo di collante sociale e che ispiri il desiderio di



Religio Instrumentum Regni Pagina 15 di 21

giustizia promettendo riconoscimenti e punizioni ultraterrene rispettivamente ai giusti e ai
buoni. Questa sarebbe una religione senza rivelazione, le cui dottrine principali sarebbero
derivate direttamente dall’uso della pura ragione del sovrano che le stabilisce come verita su cui
basare la convivenza civile e che si riserba di essere “intollerante con gli intolleranti”, ovvero con
tutti coloro che la rifiutano, sia ci0 per ateismo o per via di convinzioni teologiche con essa
incompatibili - ironicamente, Rousseau costringe qui gli estremi opposti a coincidere, secondo
una prospettiva che comminerebbe lo stesso crimine a Bakunin e all’integralista cattolico del XIX
secolo, a Richard Dawkins e ad Osama Bin Laden. Comunque sia, € chiaro come anch’egli sia
debitore di una comprensione della religione come instrumentum regni in fondo non molto
diversa da quella che si puo gia ritrovare in Polibio e Machiavelli e che anche in questo caso vede
in modo positivo, certo, date tutte le qualifiche del caso, la capacita della religione di fungere

come dispositivo di organizzazione sociale.

In conclusione a questa piccola rassegna della genealogia del nostro comune intendimento
dell’espressione religio instrumentum regni, non poteva mancare un riferimento a quella che ne e
probabilmente la pit famosa nonché forse piu citata parafrasi, ovvero la famosa affermazione di
Karl Marx (gia presente in autori quali Novalis ed Heine) per la quale la religione sarebbe
“oppio dei popoli”. L’espressione, presente nell’introduzione del 1843 al testo Per la critica della

filosofia del diritto di Hegel, appare in tal modo:

“Il fondamento della critica irreligiosa é: 'uomo fa la religione, e non la religione I'uomo.
Infatti, la religione € coscienza di sé e il sentimento di sé dell’'uvomo che non ha ancora
conquistato o ha gia di nuovo perduto sé stesso. Ma I'uomo non € un’entita astratta posta
fuori dal mondo. L’uomo ¢ il mondo dell’'uomo, lo Stato, la societa. Questo Stato, questa
societa producono la religione, una coscienza capovolta del mondo, poiché essi sono un
mondo capovolto. La religione é la teoria generale di questo mondo, il suo compendio
enciclopedico, la sua logica in forma popolare, il suo point d’honneur spiritualistico, il suo
entusiasmo, la sua sanzione morale, il suo solenne completamento, il suo universale
fondamento di consolazione e giustificazione. Essa é la realizzazione fantastica dell’essenza
umana, poiché ’essenza umana non possiede una realta vera. La lotta contro la religione e
dunque, mediatamente, la lotta contro quel mondo, del quale la religione & l’aroma
spirituale. La miseria religiosa e insieme l’espressione della miseria reale e la protesta
contro la miseria reale. La religione é il sospiro della creatura oppressa, il sentimento di un
mondo senza cuore, cosi come ¢ lo spirito di una condizione senza spirito. Essa € U'oppio del
popolo. Eliminare la religione in quanto illusoria felicita del popolo vuol dire esigerne la

felicita reale. L’esigenza di abbandonare le illusioni sulla sua condizione e I’esigenza di



Religio Instrumentum Regni Pagina 16 di 21

abbandonare una condizione che ha bisogno di illusioni. La critica della religione, dunque, &

in germe, la critica della valle di lacrime, di cui la religione € I’aureola”.

Si noti la profondita dell’affondo marxiano. Quello che infatti viene affermato dal filosofo
tedesco, non e soltanto che la religione sia uno strumento (piu precisamente bisognerebbe dire
una “sostanza”) brandito dalle classi dirigenti per tenere a bada le rivendicazioni dei piu deboli
rimandandole a un inesistente al di la (come chiosera in modo cristallino Lenin alcuni anni piu
tardi: “A coloro che faticano e vivono nel bisogno, per tutta la vita, viene insegnato dalla
religione a essere sottomessi e pazienti mentre sono sulla terra, e a trarre conforto nella
speranza di una ricompensa celeste” — Novaja Zizn’, 1905). Non & solo cio. Non si tratta
semplicemente di un rovesciamento della prospettiva rousseauiana, per cui la religione non
viene piu vista, poste certe condizioni, come un necessario garante della prosperita sociale in
quanto sprone all’azione, fonte di affetto nei confronti della propria comunita e infine guardiana
contro I’abuso del potere pubblico, mentre al contrario diventa ora il narcotico e lo stordente,

utilizzato per sopire la ribellione e cristallizzare i rapporti di dominio.

Ben oltre cio, Marx invoca non un semplice smantellamento della religione, ma ’emergere di
un’umanita in cui il sensus religiosus si sia semplicemente estinto, perché non piu bisognosa di
illusioni (“Imagine there’s no heaven, it’s easy if you try, no hell below us, above us, only sky,
imagine all the people livin’ for today”). Questa sarebbe dunque un’umanita che non € senza
speranza, ma che semplicemente non ha piu bisogno di sperare, che non e senza consolazione,
ma che semplicemente non ha piu bisogno di consolazione. Questa é l’alternativa totale alla
condizione dell’'umanita governata tramite la religione, sia essa antica o moderna, romana,
cristiana o civile. Da questo punto di vista, Marx e I'unico autore tra quelli che finora abbiamo
citato che dia una valutazione inequivocabilmente negativa del fatto religioso e dell’influenza da
essa diffusa sulla societa: non una desiderabile opera di stabilizzazione ma una rete di potere che
fa il gioco dei potenti. Da ci0 si pu0 ipotizzare che la nostra comprensione “volgare”
dell’espressione religio instrumentum regni sia stata storicamente connotata piu o meno
consapevolmente da Marx e dai suoi seguaci, sebbene la stessa sia ben piu antica dell’opera di
quest’ultimo. Sicuramente, il modo in cui Marx affronta 'argomento va direttamente contro la
valutazione positiva del ruolo sociale della religione che invece emerge negli autori piu antichi,
che pure in un modo o nell’altro ’anno notato. Inoltre, se questi vedevano la socievolezza umana
come strutturalmente bisognosa di un supporto di natura religiosa al punto che, a la Voltaire, “se
Dio non esistesse bisognerebbe inventarlo” (Epistola all’autore del libro dei tre impostori), per
Marx la questione e in linea di principio dispensabile — puo esservi un’umanita che puo vivere

senza Dio e religione e che non sente minimamente il richiamo né dell’'una né dell’altra cosa.



Religio Instrumentum Regni Pagina 17 di 21

Su questo punto, che inevitabilmente solleva la domanda se a) un tale stato di cose sia possibile e
se b) esso sia desiderabile - domande che qui non discuterd (perché richiederebbero una
concentrazione esclusiva sul pensiero di Marx) per dedicarmi invece ad altri interrogativi —
bisogna pero0 interrompere la nostra ricostruzione storica. Si passera quindi al suo momento
costruttivo-speculativo, al fine di provare a sviluppare il nostro tema a partire dalle suggestioni
che esso ha presentato, ricollegandosi anche alle domande preliminari avanzate

nell’introduzione.

3. Potere, religione, autonomia

Riprendiamo e proviamo dunque ora a sviluppare due interrogativi che sono gia stati posti nella
sezione introduttiva: puo il collettivo delle nazioni europee, per come é strutturato e alla luce dei
suoi ideali fondamentali di dignita, liberta (inclusa di coscienza e di religione), uguaglianza, etc. (
Carta dei Diritti Fondamentali dell’'Unione Europea), avere e fare uso di una religione come suo
strumento di governo? E se anche la risposta fosse si, sarebbe questa una situazione
desiderabile? In breve, alla luce di quanto abbiamo esposto fino a qui, la risposta a queste
domande sembra essere negativa in entrambi i casi. Si € visto infatti come, in ognuna delle sue
accezioni discusse, il concetto di religio instrumentum regni sembri portare con sé degli assunti
che non sembrano andare d’accordo con quelle che sono le premesse culturali e politiche delle
moderne democrazie — ovvero di quelle nazioni che compongono I'UE. Autonomia nell’uso della
ragione individuale, auto-governo dei popoli, piena secolarizzazione del potere temporale: questi
sono alcuni dei principi contenuti in modo piut o meno esplicito nelle carte fondamentali
dell’Unione, che permeano la nostra vita pubblica e che stanno alla base del nostro ideale di
politica. Come non potrebbe essere compromessa l’autonomia dei cittadini europei, se i
governanti li indottrinassero nei precetti di una religione civile creata a tavolino? Che ne sarebbe
della liberta religiosa di ciascuno se il potere politico si presentasse come teologicamente
fondato? Infine, in che senso si potrebbe parlare di una vita politica auto-determinata,
democratica (sia nella variante repubblicana che in quella monarchico-costituzionale), se il
“principe” di oggi governasse con un potere velato di immagini ingannevoli e connotate in modo

religioso?

Alla luce di queste considerazioni e di altre che si potrebbero fare, non dovrebbe essere una
sorpresa che all’interno dell’Unione e delle unita statuali che la compongono il fatto religioso non

viene, di solito almeno, condannato in toto. Esso, al netto delle sopravvivenze di alcune chiese



Religio Instrumentum Regni Pagina 18 di 21

nazionali e di certi doveri dinastici di appartenenza a determinate denominazioni (es.:
Inghilterra, Danimarca, Olanda), &€ normalmente relegato in foro interno. Ovviamente, esistono
innumerevoli organizzazioni religiose che popolano il Vecchio Mondo e, a seconda dei casi, la
loro esistenza viene favorita, tollerata o avversata. La questione pero e che usualmente cio che
fanno si assume che abbia un valore per e si riduca in fondo sempre alla dimensione del foro
interno. Esse possono certo essere attive nel “sociale”, come si suol dire, e quando lo fanno per
questo vengono spesso lodate, ricevendo in alcuni contesti anche sovvenzioni pubbliche allo
scopo di poter espletare tale servizio. Cionondimeno, rimane che il loro proprium, il discorso
religioso in quanto tale, si presume sempre che rimanga confinato laddove non puo fare danni.
Sembrerebbe in tutto cio che di religio instrumentum regni in Europa non ve ne sia neanche
I'ombra, né di fatto né di diritto. Eppure, come gia constatato in precedenza, i leaders europei in
determinate occasioni sembrano esprimersi facendo riferimento a certi valori e concetti (liberta,
democrazia, diritti umani) come se questi avessero un valore assoluto (0 quantomeno un valore
tale da poter giustificare politiche nazionali di importanza non minima, quale il supporto allo

stato d’Israele) e quindi di fatto sacrale.

Dunque a una prima, certo semplicistica riflessione, sembra emergere una contraddizione: a un
certo livello si rifiuta la logica dell’esercizio del potere religioso in combinazione con quello
politico, mentre a un altro essa sembra essere accettata e praticata. Questo pero avviene al livello
di un’immanentistica religione civile del diritto, della liberta, della democrazia e di quant’altro vi
viene appresso. Vi é inoltre un secondo problema: chi in tutta onesta puo leggere un Polibio
senza domandarsi se forse anche noi oggi, cittadini delle esangui repubbliche e monarchie
costituzionali europee non avremmo bisogno di una nostra religione civile, di un qualcosa che ci
dia disciplina, ordine, un senso di appartenenza alla cosa pubblica e una speranza per il futuro?
In tal senso, viene il sospetto che il richiamo a certi valori abbia anche questo scopo - senza per

questo affermare a priori che il tutto si riduca a una questione totalmente retorica.

A quest’ultimo proposito, vorrei ora introdurre un ulteriore riferimento storico, che non vuole
solo andare ad arricchire il parco di quelli gia menzionati, quanto spera di essere un mezzo che
aiuti a spingere in avanti il ragionamento e sviluppare ulteriormente le risposte agli interrogativi
posti nell’introduzione e ripresi piu sopra. La questione - rispetto alla quale certo qui si puo e si
vogliono offrire soltanto dei cenni, degli spunti di riflessione — & se sia possibile trovare una
“quadra” tra due fatti a prima vista totalmente divergenti. Ovvero, tra il superficiale rifiuto, sia
strutturale che di fatto, della possibilita che nel nostro ambito socio-politico si faccia uso della
religione in quanto instrumentum regni e I'impressione, un po’ meno superficiale, che in realta

qualcosa di simile sia all’opera e che in fondo ce ne potrebbe essere pure il bisogno.



Religio Instrumentum Regni Pagina 19 di 21

Tale riferimento, a dire il vero assai noto, € dovuto a John Adams, padre fondatore degli USA e
loro secondo presidente, il quale € famoso tra le altre cose per aver affermato che “non esiste
alcuna forma di governo armato di un potere capace di contendere con le passioni umane slegate
dalla moralita e dalla religione”. Inoltre, riferendosi nello specifico al governo nato dalla guerra
rivoluzionaria, aggiunse che, senza i due succitati fattori mitiganti, “I’avarizia, 'ambizione, il
risentimento e la lussuria, spezzerebbero i piu forti legami della nostra costituzione, nello stesso
modo in cui una balena attraversa una rete”. Adams conclude in questo modo: “la nostra
costituzione é stata fatta esclusivamente per un popolo morale e religioso. E del tutto inadeguata
al governo di una popolazione che abbia un altro carattere” (John Adams, Lettera alla Milizia del
Massachusetts). Questa citazione é interessante perché ad essa si associa una certa visione della
religione come instrumentum regni, che pero si discosta per alcuni aspetti da quelle gia osservate;
una visione per cui essa e vista come un presupposto essenziale dell’esperimento USA. Questo
esperimento & quello di un paese basato su di una costituzione che promuove una “liberta
ordinata”, concetto secondo il quale il proprio libero arbitrio deve limitarsi per consentire
I’esistenza e il buon funzionamento dell’ordine sociale, il che include I’espressione, limitata ma
reale, della propria liberta personale. In tutto cid pero e cruciale che tale limitazione non sia né
generata, né garantita da un potere di tipo dispotico: essa dev’essere scelta, a partire da un
desiderio di auto-governo e che esista la predetta condizione di “liberta ordinata”. Ecco quindi
che emerge la questione della religio instrumentum regni, in modo pero, lo si ripete che appare

diverso da quello gia osservato nelle pagine precedenti.

\

Nello specifico la questione interessante del discorso di Adams e che egli presume che la
religiosita sia gia di base un tratto caratteristico della popolazione statunitense. Esso non va né
inserito o modificato a tavolino (alla Rousseau) e, sebbene egli riconosca I'utilita
del’ammaestramento che la religione fornisce, necessario per rendere governabile una nazione,
quella che ci presenta non e una visione di essa come di uno strumento di controllo nelle mani di
un sovrano atto a reprimere le minacce al suo potere. Al contrario, la religione per come la vede
Adams combacia con una certa forma di costituzione, quella democratica e repubblicana degli
USA, che e stata fatta per ma anche da un popolo morale e religioso. Si tratta quindi di una religio
instrumentum regni che senz’altro é strumento di potere per garantisce la possibilita materiale di
applicare tale costituzione, ma cosi facendo e trattandosi di una costituzione democratica e
repubblicana, & un instrumentum regni che finisce per favorire I'autonomia e non I’eteronomia
dei governati — autonomia che, intrecciata con la religione stessa, & contemporaneamente la
fonte della costituzione. In altri termini, la religio instrumentum regni che ha in mente Adams

non e quella del principe machiavelliano, ossia una delle tante armi nell’arsenale di quest’ultimo,



Religio Instrumentum Regni Pagina 20 di 21

aventi lo scopo di garantirgli il mantenimento del potere. Né, & un semplice dispositivo artificiale
inventato dal governante rousseauiano atto ad attivare ’amor patrio e lo spirito di sacrificio dei
cittadini della repubblica. La religione che Adams immagina alimenta invece la capacita e il
desiderio di coloro che la praticano di auto-governarsi attraverso delle istituzioni politiche
rappresentative, anziché il loro vivere sotto una guida che in definitiva finisce sempre per essere
dispotica. Da questo desiderio nasce una costituzione e delle istituzioni che sono i canali e le
espressioni pratiche di questo auto-governo, la cui efficacia e 'obbedienza al quale é garantita
proprio da quella stessa religiosita che ’hanno permessa. Si crea quindi, almeno in ipotesi, un
circolo virtuoso tra religiosita, autonomia politica ed istituzioni, dove l'una rinforza l’altra,
anziché impedirsi a vicenda. Pertanto, la prospettiva implicita nelle parole di John Adams ci
consente di vedere lintera dinamica della religio instrumentum regni da un punto di vista

differente rispetto a quello espresso dalle fonti precedenti.

In sintesi e per ricapitolare, vorrei proporre di comprendere la differenza tra cid che traspare
dalle parole di Adams e quello invece che troviamo negli scritti degli altri autori che abbiamo
citato come la differenza che passa tra una visione eteronomistica e una visione autonomistica
del nesso obbedienza politica-religione-governo politico. Nel primo caso, la religione € un
instrumentum regni che, attraverso l'inganno, il fascino e la paura, estorce di fatto al popolo
un’obbedienza basata su di una visione distorta della realta. La religione in questo caso quindi
crea eteronomia, cioé riduce la capacita delle persone di auto-governarsi e le cattura nelle maglie
del potere politico. Al contrario, secondo una visione autonomistica, la religione e instrumentum
regni perché, attraverso l'istruzione e ’appello alla persona, essa aumenta il grado di autonomia
e quindi la capacita di auto-governarsi delle persone, rendendo le istituzioni non delle strutture

dispotiche, bensi dei canali in cui I’azione collettiva puo prendere forma.

Questa visione pone il presidente degli USA su di un piano diverso da quello degli altri autori che
abbiamo preso in esame. Allo stesso tempo, John Adams, come Machiavelli e gli altri pensatori
citati, mantiene I’'idea che la dimensione religiosa sia necessaria per garantire la governabilita di
un popolo. Ancora una volta pero, contro la tradizione di una religione che sia instrumentum
regni eteronomista, la visione che qui abbiamo preso brevemente in considerazione é quella di
un fatto religioso che non va creato ad hoc o amministrato con sapienza da uno sponsor statale
per i fini del sovrano. Qui la presenza di un fatto religioso e dato per scontato come elemento
costitutivo del “politico” e come cio che rende possibile una sana vita politica repubblicana,
creando cosl una sorta di feedback loop dove il religioso da un “input animante” al politico, che lo
restituisce come un output di buon ordine che favorisce il religioso nel suo costante tentativo di

“condurre una vita tranquilla e quieta in tutta pieta e dignita” (1 Timoteo 2:2). Questo chiama in



Religio Instrumentum Regni Pagina 21 di 21

causa le condizioni materiali perché si possa dare veramente un governo dal popolo, del popolo,
per il popolo (Abraham Lincoln, Discorso di Gettysburg). Tale realta non si pud ottenere
semplicemente con la mobilitazione confusa e immediata delle masse, ma con l’esercizio
ordinato della liberta secondo un fine etico, che e quello di perseguire la piena fioritura umana a
tutti i livelli della societa, secondo le varie forme e ordini di governo stabiliti dalla costituzione di
un paese. Ma cosa puo garantire un’obbedienza che sia adesione autonoma e non costrizione
estorta o persuasione ottenuta con 'inganno? Che cosa pud consentire partecipazione che non
sia demagogia, ma assunzione di responsabilita? Che cosa puo favorire un’attitudine di servizio
da parte dei pubblici funzionari oltre il desiderio di onori e ricchezze che pure sono

costantemente alla portata di mano di occupa le sfere del governo?

In conclusione, riprendendo gli interrogativi posti all’inizio della sezione, si apre la possibilita e
la visione di una forma di religione utilizzata, in senso lato, come instrumentum regni, e capace
quindi di fornire quella dimensione di senso e di ordine che — Polibio ci avverte — non puo
mancare a nessuna comunita umana e di cui le nostre nazioni europee oggi sembrano essere cosli
sguarnite. Nel contempo pero essa, votata a rendere possibile, difendere e coltivare ’autonomia
umana, non inibirebbe né infrangerebbe i valori su cui esse affermano di essere fondate. Anzi,
garantendone la protezione, dando ordine e direzione al mondo civile, un tale esercizio della
religione in senso politico potrebbe forse essere 'unico contesto in cui questi valori, anziché
essere compromessi, possano inverarsi. Paradossalmente, nel momento in cui essi smettono di
occupare un ruolo di primo piano, surrogando il “sacro”, accodandosi invece ad altri valori di
ordine superiore, finirebbero certo per ottenere un posto di seconda fila nell’ordine delle cose,
che tuttavia si potrebbe rivelare piu stabile ed efficace di quello da essi occupato
precedentemente. A questo punto essi infatti sarebbero fondati e garantiti da qualcosa che li

trascende e li preserva.

La provocazione conclusiva € dunque questa: e se alla luce di quanto discusso la risposta a ogni
interrogativo posto nelle ultime pagine fosse il fatto che “il ginocchio dev’essere piegato di fronte

a Dio” (A. Kuyper, Lezioni sul Calvinismo)?



