
Diritto e società

Profezie titaniche e paradossi del
presente: un lessico come bussola
di Giancarlo Montedoro

9 settembre 2025

Sommario:

La vita è una sola: perdere per possedere

Jacopone da Todi

Sommario: 1. Dimensioni del dolore: la memoria e l’oblio – 2. Diritto solitario, relazionale,

istituzionale - 3. Forza e Ragione – 4. Progresso o Ciclo? – 5. Razionalità strumentale ed

immaginazione – 6. Democrazie e nuova tecno- economia – 7. Tecnica ed epistocrazia – 8. Paideia

democratica – 9. Tecnica: emancipazione od oppressione? – 10. Regolazione. 

Per navigare nella difficile contemporaneità in trasformazione è necessaria qualche bussola.

Possiamo provare a formulare un lessico minimale aiutandoci con la filosofia e la poesia ma

anche con le riflessioni del pensiero giuridico e delle scienze sociali.

 

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/giancarlo-montedoro


1. Dimensioni del dolore: la memoria e l’oblio 

La prima parola che soccorre è la parola dolore.

Il rapporto con il dolore dice molto della società; è essenziale per comprenderla.

La nostra società - è stato detto da Byung – Chul Han[1] - è una società senza dolore. Una società

algofobica. Questo è stato vero per lungo tempo. Ora è molto meno vero. Ma al ritorno del dolore

(e della storia) tendiamo a reagire, d’istinto, in Europa, con grandi rimozioni. Non si accetta la

dimensione tragica dell’esistere. Non si accetta la distruzione. Si punta – per mancanza di

coraggio – all’autodistruzione.[2]

Byung Chul Han si è proposto un’ermeneutica del dolore.                                                  

La prima notazione è la tendenza a vivere come anestetizzati. Evitando i conflitti.

Anche la politica evita i conflitti dolorosi, vive di pura creazione del consenso a basso costo,

mediante un massivo uso dei mezzi di comunicazione di massa e la costruzione di narrazioni

rassicuranti che hanno preso il posto delle ideologie novecentesche.

La politica è segnata dall’idea della mancanza di alternative. Della accettazione dell’esistente e

della pura logica dell’amministrazione che tradisce l’ambizione costituzionale di un suo primato

come sfera capace di fornire gli orizzonti di sviluppo della vita sociale.

Essa si abbandona alle imposizioni di sistema e sposa la linea dell’adesione alla c.d. nuova

oggettività della quale si è avuto modo di discorrere con Sergio Foà, fatta di dominio della tecnica

e di leggi economiche che appaiono inderogabili dal corpo sociale.[3]

Evita conflitti e confronti dolorosi, si affida al sistema mass mediatico per la diffusione di

narrazioni rassicuranti che tengono il posto delle vecchie ideologie novecentesche al fine della

creazione del consenso, funziona ormai analogamente a qualsiasi altro prodotto da vendere sul

mercato della società affluente.

Una politica senza conflitto e senza speranza destinata a consegnare l’Europa ad un destino di

irrilevanza in un mondo che rivaluta la forza, la politica agonistica ed il coraggio del dolore.

Le strategie di occultamento della sofferenza sono molteplici e finiscono per atrofizzare i

processi di civilizzazione.

Determinano ovviamente non la fine della sofferenza ma l’impossibilità del suo riconoscimento e

quindi il deperire delle politiche di inclusione.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 2 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn1
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn2
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn3


La sofferenza; il negativo sono i passaggi essenziali ed ineludibili della dialettica hegeliana del

riconoscimento (descritta nella Fenomenologia dello Spirito) e della evoluzione della coscienza

infelice verso più progressive forme di comunità; si tratta – crocianamente - della dinamica della

religione della libertà ed alla fine di ogni percorso emancipativo moderno.

L’approdo ad un mondo irenico è stato connaturato all’esperienza ordoliberale e ne ha costituito

il tratto caratterizzante. Robert Kagan ha parlato di Venere e Marte a proposito di Europa ed

America, la prima persa nel sogno kantiano della pace perpetua e la seconda gendarme del

mondo hobbesiano.[4]

Il brusco risveglio legato alle nuove politiche della destra americana costringe l’UE a fare i conti

con il ritorno della storia e del dolore.

Il riarmo sostituisce il Green Deal e ne fa naufragare le prospettive, peraltro esso, pur necessario

per la sovranità europea e la possibilità di conservazione di uno spazio di Rule of Law esemplare

nel quadro globale, sembra realizzato in un quadro emergenziale e non sufficiente coordinato

che rischia di penalizzare le funzioni di integrazione sociale dello Stato già compromesse da anni

ed anni di austerità finanziaria dovute alla crisi fiscale dello Stato ed all’incapacità di decidere

una fisionomia del Welfare meno irrealistica di quella basata sull’idea che i diritti fondamentali

(tutti e di tutti) non abbiano e non debbano avere un costo che li condiziona.

L’anestetizzazione universale investe anche la cultura.

La coscienza infelice di Hegel e del romanticismo è ormai inattingibile.

Si vuole solo un intellettuale compiacente.

“L’economicizzazione della cultura e la culturalizzazione dell’economia – dice ancora Byung

Chul Han - si rafforzano a vicenda. Si abbatte cosí la separazione tra cultura e commercio, tra

arte e consumo, tra arte e pubblicità. Gli stessi artisti vengono messi sotto pressione affinché

s’impongano come marchi. Diventano conformi al mercato, compiacenti. La culturalizzazione

dell’economia riguarda anche la produzione. La produzione post-industriale, immateriale,

s’impossessa delle modalità della pratica artistica. Dev’essere creativa. La creatività come

strategia economica consente però solo delle variazioni dell’Uguale. Non ha accesso al

completamente Altro. Le manca la negatività della rottura, che fa male. Dolore e commercio si

escludono a vicenda”.

È in corso una potente reazione i cui esiti non sono noti.

Quindi dolore del risveglio nella storia e nel conflitto.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 3 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn4


Dolore della scoperta dell’ineluttabilità del costo economico dei diritti sociali.

Dolore di una politica responsabile chiamata a fare scelte difficili, di per sé mutilanti.

Dolore delle tante guerre in corso (guerra mondiale a pezzi diceva Papa Francesco).

Il filosofo che ha tematizzato il dolore come percorso di conoscenza è stato Aldo Masullo, il suo

pensiero fuori dagli schemi andrebbe recuperato.[5]

E qui la questione del dolore si intreccia a quella della memoria e dell’oblio.

Alla questione dell’identità che tiene banco.

L’identità porta conflitto ed essa è fondata a volte su un’ossessione mnestica, sulla nostra

incapacità di lasciare andare e di dimenticare (nelle esperienze individuali ed in quelle

collettive).

Sulla trappola identitaria ha scritto, di recente, Yascha Mounk:

“Al posto dell’universalismo, certi settori della società statunitense stanno rapidamente

adottando una forma di separatismo progressista. Scuole e università, fondazioni e alcune

aziende sembrano essere convinte di dover incoraggiare attivamente le persone a vedersi come

“soggetti razzializzati”[6].

Ed ancora per spiegare l’essenza della c.d. trappola identitaria:

“Siamo capaci di grande coraggio e altruismo quando si tratta di aiutare i membri del nostro

gruppo, ma anche di terribile indifferenza e crudeltà di fronte agli individui che consideriamo

membri di un altro gruppo. Qualsiasi ideologia con un minimo di decenza deve proporre una

soluzione per attenuare gli effetti negativi di tali conflitti. Un problema cruciale della sintesi

identitaria è che non lo fa. Gli esseri umani avranno sempre la tendenza a distinguere tra “noi” e

“loro”.[7]

Non è casuale che al centro dei conflitti vi sia il diritto di esistenza delle piccole patrie o la

secolare questione della convivenza fra Israele e la Palestina con le correlative ossessioni

identitario securitarie che rendono assai complessa la via della pace.

La nostra società ha insistito oltre che sulla rimozione del dolore, anche sull’importanza della

memoria, ma questo produce un effetto sicuramente non voluto e paradossale: la tendenza a non

dimenticare il male, a non dimenticarlo mai.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 4 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn5
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn6
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn7


Tale tendenza può portare a conflitti infiniti o a paci provvisorie (fondate sul mero cessate il

fuoco come nel caso della guerra turco-cipriota, terribile storia dell’ultimo muro d’Europa).

La comprensibile tendenza a non dimenticare il male in definitiva non ci salvaguarda

necessariamente dal suo ritorno se non si accompagna alla pratica di una perenne filosofia del

dialogo.[8]

Gli antichi conoscevano l’importanza del fiume Lete. Lete, dal greco λανθάνω (lanthano),

significa infatti essere nascosto, dimenticare, ed è il fiume dell’oblio della mitologia greca e

romana. Esso appare inoltre nel Faust goethiano e in diversi scritti di Baudelaire.

Gli Orfici ritenevano che il fiume Lete fosse quello in cui le anime non dovessero bere né

bagnarsi, proprio per non dimenticare il passato, arrivando, col tempo, a diventare più sagge.

Anche Platone definisce Lete (o Amelete) il fiume dell’oblio del mito di Er, narrato nel libro X de

La Repubblica.

Ma il fiume Lete più famoso della letteratura è certamente quello virgiliano del VI libro

dell’Eneide: «Le anime che per fato devono cercare un altro corpo, bevono sicure acque e lunghe

dimenticanze sull’onda del fiume Lete» (En., VI 714-715). Anche in questo caso il fiume è

l’abbeveratoio delle anime che devono dimenticare prima di reincarnarsi nel tentativo di

purificarsi.

Saper dimenticare a volte è importante quanto ricordare.

Rawls separa talvolta la pretesa di giustizia dalla pretesa di pace: c’è qualche saggezza in questa

sua posizione.[9]

Rawls individua cinque tipologie di popoli, in posizione decrescente rispetto alla possibilità di

immaginarli come partner in una posizione originaria con i quali raggiungere un accordo giusto.

Popoli liberali: sono strutturati secondo le istanze liberal-democratiche e sono in grado di offrire

equi termini di collaborazione ad altri popoli.

Popoli decenti: pur non avendo una struttura analoga a quella liberal-democratica, mantengono

al proprio interno un qualche modello di consultazione (elezioni, o comunque diritto di scelta in

generale), prevedono un sostanziale rispetto dei diritti umani e sono non aggressivi nei confronti

degli altri popoli. La decenza è qui intesa come criterio empirico, piuttosto che derivante da un

argomento teorico: Rawls fa l’immaginario esempio del popolo del Kazakistan, facendoci intuire

un riferimento ai popoli emergenti che avviavano la democratizzazione dopo l’uscita dall’URSS,

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 5 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn8
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn9


oppure ancora alle popolazioni islamiche dei vari "-stan" (Afghanistan, Pakistan...).

Assolutismo benevolo: in questa condizione gli stati, pur rispettando i diritti civili, politici e

sociali, non prevedono forme consultive e negano quindi in parte o del tutto la partecipazione

dei cittadini alle decisioni collettive.

Popoli svantaggiati: sono quei popoli in cui a causa di sfavorevoli condizioni economiche e

assenza di condizioni minime di sussistenza non riesce a consolidarsi una struttura politica

riconoscibile, cioè non sono in grado di sviluppare istituzioni liberal-democratiche o decenti. Nei

confronti di questi popoli, secondo Rawls, i popoli più fortunati (definiti “popoli bene ordinati”)

hanno un dovere di assistenza. I popoli che si trovano in condizioni migliori devono cioè aiutare

i popoli svantaggiati affinché entrino nelle condizioni in cui possono sviluppare delle istituzioni

politiche. Questo dovere di assistenza è basato però su un principio meno oneroso del principio

di differenza.

Popoli fuorilegge: non rispettano i diritti umani e sono aggressivi nei confronti degli altri popoli,

destabilizzando con il loro comportamento gli stati appartenenti alle quattro precedenti

categorie.

La varietà delle condizioni di vita dei diversi popoli non consente di perseguire la pace giusta

secondo i canoni occidentali liberal-democratici ma costringe a strategie più complesse, anche e

primariamente dialogiche.

Per raggiungere principi sicuri per il governo del mondo l’ordinamento internazionale deve

prendere «gli uomini come sono, e le leggi come possono essere» e far convergere lentamente le

diversità senza esasperarle con gesti di forza.

                

2. Diritto solitario, relazionale, istituzionale

La seconda parola è diritto.      

Ma quale diritto?

Il diritto dei tre tipi di pensiero giuridico lo sappiamo è normativista secondo la lectio di Kelsen,

decisionista secondo la lectio di Schmitt, istituzionale secondo la lectio di Santi Romano.

Pluralità di ordinamenti, pluralità di istituzioni nello stesso ordinamento.

Il diritto inscritto nella separazione dei poteri costituzionale è quello che vive nelle sue

dimensioni istituzionali pluralistiche, negli organi costituzionali, nella amministrazione, nella

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 6 di 34



giurisdizione, nella politica e negli organi di garanzia variamente articolati, e poi nel centro e

nelle periferie del potere.

Ma qui forse sta emergendo un’altra valenza dell’esperienza giuridica.

Un diritto senza gli altri, un diritto puramente relazionale, ed infine un diritto istituzionale

sempre meno centrale.

Il diritto automatico è quello legato ad esperienze solitarie dell’uomo connesso in rete. Il diritto

dei contratti automatizzati.[10] Il diritto degli smart contracts, il diritto del lavoro disciplinato da

remoto per chi è in smart working. Il diritto di uso dell’intelligenza artificiale formato dal

produttore o da fonti eteronome che sono destinate sempre più ad occuparsi del rapporto uomo

– macchina.[11]

Il diritto relazionale è tutto il diritto ordoliberale di matrice europea che ha recepito la lex

mercatoria dagli anni novanta dello scorso secolo fino a questi anni di svolta - mediante

l’operatività delle direttive di armonizzazione delle legislazioni e mediante la riduzione della

rilevanza della dimensione organizzativa a favore di quella contrattuale e di mercato.

Il diritto istituzionale è ormai per lo più solamente un freno di emergenza: la vicenda del golden

power è significativa – si potrebbe dire paradigmatica - in proposito; si tratta di intervenire solo

per interessi strategici come definiti dal d.l. n. 21 del 2012 e successive modificazioni, per tutelare

l'interesse nazionale in settori e filiere strategiche, per evitare che finiscano in mano straniera,

ed evitare che le aziende bersaglio cadano vittima di operazioni finanziarie ostili. Il mercato fa il

resto, secondo una logica di diritto privato.

Tutto il diritto pubblico è leggibile nel prisma dell’art. 2043 cod. civ. con ciò la sua

patrimonializzazione è inevitabile come anche il declino delle finalità di “cura” della coesione

sociale legate al diritto amministrativo ed all’interesse pubblico che lo ispira, lo muove e lo

pervade o dovrebbe pervaderlo.[12]

La sorte ed il destino della Rule of Law ed anche la sua qualità stanno inscritte dentro il

rafforzamento o l’indebolimento della logica istituzionale, romaniana, dell’esperienza giuridica.

Stanno dentro la capacità di comprendere ed accettare il grado di sofferenza che comporta ogni

esperienza giuridica, nello strutturarsi delle novità storiche, per accertarle e per governarle,

superando la dura oggettività luhmanniana[13] in forme di comunità capaci di restaurare un

immaginario sociale alla Castoriadis[14].

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 7 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn10
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn11
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn12
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn13
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn14


Questo è il compito di chi progetta il diritto, mentre il compito di chi lo applica è quello di

chinarsi sulle singolarità sofferenti, per far sentire loro che il pati il patire è sempre un patire

comune.

È quello che – spiritualmente – tenta Natalino Irti nel suo recente, alto e nobile, lavoro che

indagando il sottosuolo dell’esperienza giuridica, vede il diritto come salvagente dalla spietatezza

del mondo oggettivo della tecnica dispiegata.[15]

 

3. Forza e Ragione

È il tema della guerra risorgente.

Ma anche del declino di quello che Kojève chiamava lo sguardo del terzo. Lo spazio della

giurisdizione e della mediazione.

Mediazione è quella del Parlamento che perde peso rispetto al potere del Governo, mediazione è

quella della Corte Costituzionale che, di fronte alla complessità della post-modernità ed agli

effetti di bilancio delle proprie sentenze, è costretta a rivolgere moniti al Legislatore, talvolta

inascoltati, così rivelando spazi inediti di impraticabilità del controllo di costituzionalità,

mediazione è quella dei giudici comuni che a volte seguono tuttavia percorsi ispirati a logiche

troppo differenziate come quelle seguite dalla giurisprudenza civile ed amministrativa

impegnate da sempre sui nodi del riparto con una mentalità retrospettiva che non vede che

tutt’intorno il mondo cambia implacabilmente ed a velocità sostenuta in fondo facendo emergere

che il nuovo potere non è nello Stato ma come ha notato Luigi Ferrajoli nei “poteri privati

selvaggi” (ammirevoli per creatività ma bisognosi di limiti a salvaguardia dei public goods).

Mediazione è quella dell’ONU, sempre più contestata a favore dello scontro e del concerto fra

logiche di pura potenza.

Mediazione è quella del sistema delle Corti internazionali che, scosse da crisi e contestazioni

violente, scoprono la loro ineffettività ed i limiti di quel processo che è stato chiamato

“tribunalizzazione del mondo”[16].

 

4. Progresso o Ciclo?

Sono note le parole di Walter Benjamin su Klee:

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 8 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn15
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn16


C’è un quadro di Klee che s’intitola Angelus Novus. Vi si trova un angelo che sembra in atto di

allontanarsi da qualcosa su cui fissa lo sguardo. Ha gli occhi spalancati, la bocca aperta, le ali

distese. Ha il viso rivolto al passato. Dove ci appare una catena di eventi, egli vede un’unica

catastrofe, che accumula senza tregua rovine su rovine, e le rovescia ai suoi piedi. Egli vorrebbe

trattenersi, destare i morti e ricomporre quel che è andato in frantumi. Ma una tempesta spira

dal paradiso; ed essa investe le sue ali con tanta violenza, che egli non può più richiuderle. La

tempesta lo spinge irresistibilmente verso il futuro, a cui volge le spalle, mentre il cumulo delle

rovine sale davanti a lui sino al cielo. Questa tempesta è ciò che chiamiamo progresso.

Il moderno all’altezza di tempo di Benjamin – tempo del modernismo reazionario analogo,

secondo Irti, al tempo che stiamo attraversando – manteneva ferma l’idea di progresso[17] ma la

concettualizzava in forma di tempesta.

È stato notato a proposito di questo passo che “il passato, la storia, su cui si concentravano i suoi

occhi disvelatori, non ingannati dalle false prospettive degli uomini, era solo un irrimediabile

accumulo di rovine, che arrivava sino al cielo. Il progresso – l’idea che Benjamin vedeva

disastrosamente smentita – era nient’altro se non l’ininterrotto precipitare della catastrofe verso

il cuore imperscrutabile della tempesta. Esso non veniva completamente negato: il movimento in

avanti rimaneva, inarrestabile; ma era ridotto all’effetto della pura e scarnificata violenza della

bufera, in attesa di un riscatto – o almeno di un significato – che non arrivava.”[18]

Ormai questa vicenda si è consumata.

Il «progresso» – la parola allora ancora familiare e carica di promesse, ereditata dal pensiero

ottocentesco – veniva ridotto a una fuga senza fine e senza senso che non smetteva di trascinarci

attraverso un oceano di rovine: verso non si sa dove, ammesso pure che un dove esistesse, e

fosse umanamente percepibile.

Ora – nel tempo della tecnica dispiegata e del raggiungimento di una nuova soglia antropologica -

appare una parola moralmente vuota anche se la capacità di fare dell’uomo, nella scienza, nelle

tecnologie dell’informazione, nel dominio della natura, nella medicina, sta raggiungendo una

potenza inusitata.

L’idea dominante, nell’interpretazione dei fatti sociali, è di tipo biologico: la storia del vivente e

della specie umana non è dissimile dalla parabola della vita individuale, c’è un nascita, uno

sviluppo, una crescita, l’inevitabile declino e la morte.

Ciò è predicabile dell’uomo come individuo e come specie ossia come collettività umana. La

storia delle civilizzazioni è la storia del loro formarsi e declinare. Non ci sono garanzie di

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 9 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn17
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn18


progresso né crociane religioni della libertà.

A fronte del presentarsi del limite naturalistico (pandemia, crisi climatica, problemi energetici,

sviluppo dell’atomo) ritornano in auge dottrine apocalittiche.

Si rileggono gli antichi: Esiodo, Eraclito, Lucrezio, Democrito, Polibio.

Si rivaluta l’idea – vichiana – di circolarità del tempo.

Tutta la modernità, dal Rinascimento in poi – l’«età nuova» nel cammino d’Europa – si era venuta

costruendo intorno a ben diverse attitudini. Si era fondata sulla convinzione che l’operare

incessante degli uomini – la produttività della loro fatica, della loro intelligenza, del loro lavoro

quotidiano – creasse le basi per un mutamento, costante e verso il meglio, dei nostri modi di vita,

almeno nella parte di mondo che abitiamo: una regione privilegiata (si riteneva), chiamata a

edificare una civiltà senza eguali, che avrebbe elaborato una misura e una regola in grado di

imporsi in tutti gli angoli della Terra[19].

Il Moderno è quindi giunto a compimento, in forma tragicamente disumanizzante: si impone

quindi un ritorno spinoziano alla Natura oltre che la riscoperta di una dimensione di

trascendenza immanente senza la quale non è nemmeno pensabile una progettualità sociale che

superi la mera gestione amministrativa.

Il nostro tempo è il tempo della disillusione[20].

Certo il cerchio e la linea non sono oggetto di contrapposizione assoluta come nota sempre A.

Schiavone: “Santo Mazzarino – uno dei maggiori antichisti del Novecento – aveva dimostrato in

modo definitivo come un’opposizione così frontale (quella fra tempo ciclico e tempo progressivo)

non potesse reggere, e come le due immagini – il circolo e la linea – in realtà si fossero

sovrapposte e intersecate in maniera assai più frastagliata tra antico e moderno: ed è una

ricostruzione cui resta poco da aggiungere. Ma ciò nonostante, rimane indubbio che l’enfasi sulla

direzione del tempo – sull’esistenza di un vettore della storia, per così dire – sia appartenuta

specificamente ai caratteri della modernità occidentale[21], e si sia congiunta, fin dalla cultura

del Rinascimento, all’elaborazione di un’idea fondamentalmente ottimistica del rapporto fra

passato e avvenire.”

Qui si apre una contraddizione:

“Da una parte l’accumularsi degli sviluppi impetuosi dell’intelligenza tecnologica e scientifica, e

della sua proiezione trasformatrice sulla realtà di ogni singola vita; e dall’altra, … il prodursi

corrispondente di una sempre maggiore difficoltà nel mettere in campo una progettualità

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 10 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn19
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn20
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn21


culturale e sociale, e una razionalità politica e di governo – sia nell’ordine geopolitico, sia

all’interno dei singoli Stati.

E tutto questo proprio mentre ce ne sarebbe stato più che mai bisogno, per tener dietro al

precipitare dei mutamenti, e riuscire a controllarli e padroneggiarli per il meglio. Oppure, in altri

termini, se vogliamo usare una formula più breve e sintetica: l’aprirsi di uno squilibrio crescente

fra potenza (tecnica) da un lato, ormai in grado in più modi perfino di distruggere lo stesso

pianeta; e razionalità (civile e politica) dall’altro. Fra la capacità indotta dalla tecnica e

dall’economia capitalistica di creare innovazione, ricchezze, opportunità, ma anche inauditi

pericoli e dissimmetrie: di moltiplicare, insomma, il carattere ambivalente delle proprie

potenzialità; e la corrispondente incapacità di dirigere quei processi secondo scelte razionali

globali. Di indirizzarli cioè verso obiettivi che non fossero solo di massimizzazione dei profitti e

di soddisfazione smisurata di interessi particolari, politici o economici, nazionali o di classe”.

L’occidente si è autocompreso come il luogo dell’eterno tramonto (e dell’eterna rigenerazione),

ma agli occhi di chi ha visto un altro mondo ed un altro tempo, è evidente che ormai non si tratta

di crisi ma di declino per mancanza di un pensiero politico adeguato alla trasformazione in corso

[22].

Suggestiona anche l’ipotesi della Fine della storia che ha antesignani nobili – prima di Francis

Fukuyama – in Eric Weil e Alexandre Kojève [23].

Ivi si cita la nota della nota all’Introduzione alla lettura di Hegel redatta da Kojève dopo un

viaggio in Giappone, nella quale si afferma, con argomento paradossale, che “ Gli Stati Uniti

hanno già raggiunto lo stadio del comunismo marxista, visto che praticamente tutti i membri di

una società senza classi, possono appropriarsi fin d’ora di tutto ciò che desiderano, senza per

questo lavorare più di quanto gli piace.”

Alla luce di questa intuizione lancinante potremmo dare una lettura più chiara della simpatia fra

Trump e Putin e della convergenza progressiva dei sistemi verso un modello neo-imperialista ed

in fondo comunista nel senso dell’imposizione della legge dell’universale godimento disalienato

(al di là del pensiero sulla fine della democrazia riportabile al paleo-libertarianismo che

smantella lo Stato, il paradigma che muove verso la convergenza dei sistemi nell’economia-

mondo, è l’oggettività funzionalistica – assicurata in Occidente dal mercato - totalmente

deregolato – che regge la società dei consumi, traguardata anche dalle società dell’Oriente con le

sue autocrazie paternalistiche).

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 11 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn22
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn23


Per Kojève del 1968 i russi ed i cinesi sono degli americani ancora poveri ed il futuro post- storico

è l’eterno presente del Giappone, caratterizzato da un ethos snobistico e totalmente formalizzato

ed aggiungeremmo noi dalla scomparsa del diritto come lo abbiamo conosciuto (istituzionale e

relazionale) e della storia umana.

Un’eco di questa visione appare nelle letture che della crisi dell’Occidente fornisce Aldo

Schiavone.

Circolarità e linearità del tempo hegelianamente coincidono, ma senza più lotta, conflitto,

dinamiche del riconoscimento e del desiderio, senza più avvenire, senza più futuro.

La liberazione marxiana dalla storia di oppressione e dominazione si fa alle spese del Soggetto.

C’è il rischio che la disalienazione data dal un lavoro liberato mediante le macchine coincida con

l’alienazione costituita dai gruppi di potere che progettano le macchine e dispongono dei

moderni entitlements su di esse.

 

5. Razionalità strumentale ed immaginazione 

È noto l’incipit della Dialettica dell’illuminismo di Adorno ed Horkeimer .

“L’illuminismo, nel senso più ampio di pensiero in continuo progresso, ha perseguito da sempre

l’obiettivo di togliere agli uomini la paura e di renderli padroni. Ma la terra interamente

illuminata splende all’insegna di trionfale sventura”.

Le riflessioni di Heidegger sulla questione della tecnica sono consonanti con quelle dei

francofortesi.

La fonte primigenia del sogno illuminista era la generalizzazione dello scambio contrattuale

come meccanismo fondante l’economia di mercato che richiede un uomo calcolante; indirizzato

dall’utile, capace di organizzare imprese, giustificate dal nesso rischio/profitto.

La scissione fra borghese e cittadino faceva il resto: consentendo all’uomo guidato nella sfera

economica dal self interest di ispirarsi ad un interesse generale nell’esercizio del diritto di voto,

da esercitarsi secondo regole di prudenza e non di forza (ed è l’Adam Smith della Teoria dei

sentimenti morali).

Questo processo si sviluppa parallelamente al costituzionalismo moderno e istituisce il

weberiano diritto calcolabile dei codici della recezione del diritto romano borghese.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 12 di 34



Con il tempo tuttavia la radicale infondatezza del potere sovrano emerso dalla rivoluzione

borghese, la scomparsa del sacro e la morte di Dio, disvelano la natura nichilistica del progetto

Moderno, la irredimibile mancanza di ubi consistam, la sua dolente arbitrarietà, la sua minaccia

per la nuda vita.

Il diritto dei codici si dissolve in leggi particolari che seguono la frammentazione sociale (in

quello che è stato descritto come passaggio dallo status al contratto).

La tecnica giuridica come ogni tecnica si mostra manipolabile all’infinito ed unica forma e

manifestazione della volontà di potenza, che sconta su di sé l’impossibilità di limitare

finalisticamente le possibilità dello sviluppo tecnologico che da strumento diviene fine.

Così si attua il rovesciamento della razionalità strumentale, unico motore del modo di

produzione essendo la tecnica, in assenza di Dio la tecnica viene divinizzata.

Lo scontro fra gli umanesimi (liberale, socialista, nazifascista con i tratti disumanizzanti propri

di questi tentativi – ove totalitari - di forgiare un uomo nuovo) consuma, secondo la lectio

heideggeriana della Lettera sull’umanesimo, durante le due guerre mondiali e, possiamo notare

noi contemporanei, con la Guerra Fredda, ogni possibilità di eterodirigere la tecnica.

La tecnica autoreferenziale domina il modo e condiziona ormai l’autonomia del politico, al quale

resta ben poco fra diritto sovranazionale, lex mercatoria ed automatismi macchinistici.

Il politico è così confinato nella sfera della mera comunicazione di narrative finalizzate alla

coesione sociale (per lo più ormai securitaria nel declino delle funzioni di integrazione sociale

dello Stato dovuto al definanziamento dei servizi pubblici) e riceve da altre sfere gli input

necessari alla edificazione di costruzioni sociali.

Declina – con la morte delle ideologie – ogni forma di immaginario sociale.

J Dewey cede il passo a W. Lippmann, l’educazione alla manipolazione, la società paleo libertaria

che disvela un mondo totalitario, post-nazista, è quella in cui gli apparati informativi,

privatizzati, ma integrati negli apparati politici, condizionano le masse senza – ordinariamente –

ricorrere alle politiche violente delle esperienze totalitarie non liberali.

Ripristinare l’immaginario sociale è necessario per riprendere le fila del progetto moderno

tirandolo fuori dalle secche delle ideologie contemporanee imperniate sull’impossibilità di

concepire destini generali [24].

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 13 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn24


Partita difficile, ma da giocare per non mettere a rischio l’autodeterminazione dell’uomo ed

evitare la sua riduzione, già in corso, ad “homo consumens”, a consumatore manipolato e

manipolabile.

 

6. Democrazie e nuova tecno-economia                                

Un altro nodo fondamentale è costituito dal rapporto fra le democrazie nazionali e la nuova

tecno-economia globale.[25]

Carlo Galli[26] ha ricordato che il disagio della democrazia è cosa antica, è lo “spaesamento” di

Tocqueville di fronte alla democrazia americana, al continente che aboliva i ruoli sociali della

vecchia società feudale, alla dichiarazione di Whitman “Sono vasto. Contengo moltitudini”, ma è

anche la critica di Ortega[27] – padre del pensiero libertario – che analizza, come farà anche

Canetti la questione della massa apatica, inerte, informe, e ad essa contrappone orgogliosamente

l’individuo “Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo (io sono io e la mia

circostanza e se non salvo questa non salvo neppure me) che si trova nelle Meditaciones del

Quijote.

Con tale asserzione Ortega intende sottolineare l’importanza della singolarità (indicata da Irti

[28] come il fulcro della vita del diritto nel tempo del declino della democrazia e del dispiegarsi

della tecno-economia).

Ortega sente l'unicità della vita di ogni essere umano, non trasferibile (nessuno può vivere al

posto mio) e determinata da circostanze spaziali e temporali: nasco in un determinato tempo e

luogo e, in conseguenza di ciò, ne sarò condizionato, l’etica è sempre circostanziale. Irti consegna

al giurista il messaggio di Ortega e conferma la professione di fede nel diritto privato, concepito

in un’ottica ormai non solo dommatica e normativista, ma pienamente personalista e con un

fondo libertario.

Il disagio della democrazia è soggettivo ed oggettivo secondo C Galli: è disagio del cittadino,

ripulsa rabbiosa o rassegnata, ed è disagio oggettivo, strutturale per le tante promesse non

mantenute della democrazia e la sua crisi dovuta alle trasformazioni del mondo, in fondo

possiamo dire, alla privatizzazione del mondo (visibile nelle piattaforme, nelle moderne

infrastrutture comunicative, nelle reti, nei cavi, nei satelliti che non sono in gran parte di

proprietà degli Stati che ne dipendono e così la proprietà pubblica è recessiva come ha ben

rilevato in tante sedi Paolo Maddalena [29]).

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 14 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn25
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn26
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn27
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn28
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn29


Il Moderno (la democrazia degli Stati nazionali) sfocia nel Globale (dell’economia) e la

democrazia deperisce perché essa è legata ad una precisa dimensione territoriale e nazionale (di

qui la reazione antiglobalista e sovranista che è un tentativo naturale – forse illusorio e destinato

al fallimento ma soprattutto, a parere di chi scrive, destinato ad aprire nuove contraddizioni

perché non è a livello nazionale o micro-regionale che possono governarsi i problemi del

Globale– di opporsi alla strutturazione globale economica del mondo, frantumandolo

istituzionalmente e – come vedremo – recuperandone la varietà delle identità chiuse in se stesse

e violentate dalle trasformazioni che tuttavia restano là nella loro dimensione sovranazionale).

Un altro punto è la crisi dell’autonomia del politico: studiata a fondo ed intrecciata

all’esaurimento del Novecento, dei suoi scontri ideologici, della classica forma partito di massa

(sostituita dai partiti personalistici più dipendenti da risorse finanziarie private e tesi a veicolare

nelle scelte pubbliche – o in quel che ne rimane- imperativi di efficienza provenienti dal sistema

economico ispirato da finalità di costante aumento della produzione e della produttività,

dimentiche dei temi dei limiti naturali allo sviluppo) .

L’autonomia del politico che è e non può che essere un potere che freni le spinte della tecno-

economia ma che, per ragioni legate ai segnalati processi di de-culturazione delle masse e di

aspirazione al privato benessere, non ha più capacità di indirizzo delle forze economiche verso

pubblici interessi o obiettivi di pubblico bene.

Il popolo si presenta sempre più in forma astratta, non realmente partecipata, nei partiti

prevalgono chiusure oligarchiche e la natura organizzativa si impone su quella associativa,

anche a causa della mancata attuazione – in Italia - dell’art. 49 Cost. attraverso una legge che

assicuri e disciplini la democrazia interna dei partiti (il partito era per Gramsci il moderno

principe, collettivo, non personale).

Tutto ciò incide anche sulla salute della Costituzione e del costituzionalismo.[30]

Da questa crisi profonda nasce la critica radicale di Hans Hermann Hoppe che qui si cita perché

è ideologo di riferimento dell’attuale amministrazione americana, insieme ad altri autori.[31]

Si tratta di un’analisi economica sociologica, tributaria della scuola austriaca di cui costituisce

una radicalizzazione, che definitivamente ritiene che le monarchie – statistiche economiche alla

mano – abbiano operato meglio delle democrazie nel governo dell’economia, nel mitigare le c.d.

preferenze temporali al consumo immediato dei beni (lo Stato patrimoniale privato accresce il

valore del patrimonio nell’interesse del sovrano, non punta solo sull’acquisizione dei redditi dei

governati, mantiene una bassa tassazione, non fa guerre di annientamento, non dissolve i

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 15 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn30
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn31


costumi privati familiari).

Le democrazie vengono criticate quindi come fattori di de-civilizzazione, perché ricorrono ad un

eccesso di tassazione espropriativa della proprietà privata, per politiche sociali e redistributive,

alla fine disincentivando il risparmio, il lavoro, l’intrapresa.

Nel finale l’autore, scettico sulla possibilità di tornare alla legittimazione a divinis delle

monarchie, propone un puro e semplice smantellamento dello Stato.

 

7. Tecnica ed epistocrazia                      

Un’altra parola chiave è epistocrazia.

È ragionevole chiedere correzioni epistocratiche della democrazia sostiene Sabino Cassese nella

prefazione al libro di Brennan contro la democrazia.[32]

Il fondatore del diritto pubblico italiano, uno studioso che è stato attivo anche come uomo

politico per più di trent’anni, Vittorio Emanuele Orlando, riteneva che l’elezione fosse una

designazione di capacità: un gruppo ristretto di elettori indicava quelli che riteneva capaci di

gestire problemi collettivi. Chi votava sceglieva non solo kràtos, ma anche aretè ed episteme, non

solo forza, ma anche virtù e competenza.

Grosso modo tutte le teorie elitarie del potere (da Machiavelli a Pareto, fino a Sartori) vedono

nella democrazia niente altro che un metodo per scegliere le élites non certo per garantire la

sovranità popolare.

La crescente complessità della società dell’informazione, dei suoi flussi comunicativi, delle sue

interrelazioni e dei correlativi processi decisionali determina la tentazione di passare da un

regime di primato della politica, come pensiero della totalità sociale e del benessere generale ad

un regime basato sul primato della conoscenza e della scienza.

Per Brennan - che riprende ed aggiorna la tradizione elitista - la democrazia è discutibile e non

merita alcuna difesa.

Egli avanza le seguenti considerazioni:

“– alla maggior parte delle persone la partecipazione politica non apporta beneficio alcuno. Al

contrario, non fa bene per niente perché tende piuttosto a istupidirci e corromperci. Ci trasforma

in nemici nell’arena civile e ci dà motivo di odiarci l’un l’altro;

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 16 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn32


 – i cittadini non possiedono un diritto fondamentale a votare o a concorrere per incarichi

pubblici. Il potere politico, perfino nell’infima quantità implicata dal diritto di voto, deve avere

una sua giustificazione. Il diritto di voto non è come le altre libertà civili, ad esempio la libertà di

parola, di culto o di associazione;

– sebbene ci possano essere forme di governo intrinsecamente ingiuste, la democrazia non è

l’unica forma di governo intrinsecamente giusta.

Un suffragio illimitato, eguale, universale – in cui ciascun cittadino ha automaticamente diritto a

esprimere un voto – è per molti versi, a una prima analisi, moralmente discutibile. Il problema …

è che il suffragio universale incentiva la maggior parte degli elettori a prendere le decisioni

politiche in condizioni di ignoranza e irrazionalità, imponendo queste scelte a persone innocenti.

Un suffragio illimitato, uguale e universale sarebbe giustificato soltanto se non potessimo

concepire un sistema che funzioni meglio.”

Sintetizza con scetticismo la condizione dell’uomo liberale:

“Il liberalismo filosofico è quella concezione secondo cui ogni individuo possiede una sua dignità,

fondata su ragioni di giustizia, che gli garantisce tutta una serie di libertà e diritti, i quali non

possono essere calpestati alla leggera, nemmeno per perseguire un bene sociale più grande.

Questi diritti sono come delle briscole: impediscono agli altri di sfruttarci, di interferire con la

nostra vita o di farci del male, anche nel caso in cui ciò arrecasse loro beneficio.

Nel discorso americano contemporaneo alle volte utilizziamo la parola liberal per indicare chi è

di sinistra, ma in filosofia politica il termine si riferisce a coloro che pensano che la libertà sia il

valore politico fondamentale. Solitamente i liberal sostengono, sulla scia di Mill, che dovremmo

lasciare che le persone compiano scelte sbagliate finché non fanno del male che a sé stesse.”

E qui si arriva al fulcro dell’argomentazione critica contro la democrazia:

“Giustificare la democrazia richiede un lavoro ancora più grande (di quello relativo alla

giustificazione dei diritti): dobbiamo spiegare perché alcune persone hanno il diritto di imporre

cattive decisioni agli altri. In particolare, per giustificare la democrazia abbiamo bisogno di

spiegare perché è legittimo imporre su persone innocenti decisioni prese in modo incompetente.”

Ma l’epistocrazia cosa comporta?

Per Brennan si tratta di questo:

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 17 di 34



“Epistocrazia significa governo di coloro che sanno. Più precisamente, un regime politico è

epistocratico nella misura in cui il potere politico è formalmente distribuito secondo le

competenze, la capacità e la buona fede di agire sulla base di quelle capacità. Aristotele obiettò a

Platone (che sosteneva la necessità del governo dei re filosofi) che, anche se il governo dei re

filosofi è il migliore, nessun re filosofo esisterà mai.

Semplicemente, le persone reali non sono abbastanza sagge o buone da occupare quel ruolo, né,

a differenza di quanto riteneva Platone, possiamo educarle in modo che ci assicuri che diventino

sagge o buone.

Aristotele aveva ragione: provare a fare di qualcuno un re filosofo è un’impresa disperata. Nel

mondo reale, governare è troppo difficile perché qualcuno ci riesca da solo. Peggio ancora, se nel

mondo reale affidassimo a una certa carica il potere discrezionale di un re filosofo, quel potere

attirerebbe il tipo sbagliato di persone – persone che ne abuserebbero per i propri scopi.

Ma l’argomento a favore dell’epistocrazia non si regge sulla speranza che esista un re filosofo o

una casta di guardiani. Ci sono molte altre possibili forme di epistocrazia che si presenta quindi

come una sorta di correttivo alla democrazia:

– suffragio ristretto: i cittadini possono legalmente acquisire il diritto di voto e concorrere per le

cariche pubbliche solo se giudicati competenti (attraverso qualche sorta di processo) e/o

sufficientemente ben informati. Questo sistema ha un governo rappresentativo e istituzioni

simili alle democrazie moderne, ma non assegna a tutti il potere di votare. Ciononostante il

diritto di voto è diffuso, forse altrettanto che in una democrazia;

– voto plurimo: al pari che in una democrazia, ogni cittadino ha un voto. Ma alcuni cittadini,

quelli che sono giudicati (attraverso qualche processo legale) più competenti o meglio informati,

hanno voti addizionali. Fu Mill, ad esempio, a difendere un regime di voto plurimo. Come

discusso poc’anzi, egli pensava che la partecipazione politica avrebbe nobilitato le persone. Era

preoccupato, tuttavia, che molti cittadini fossero incompetenti e troppo poco istruiti per fare

scelte intelligenti nella cabina elettorale. Perciò propose di dare più voti alle persone più istruite;

– suffragio per sorteggio: i cicli elettorali si susseguono normalmente, tranne per il fatto che

nessun cittadino ha automaticamente diritto di voto. Subito prima delle elezioni migliaia di

cittadini sono sorteggiati per diventare pre-elettori. I pre-elettori possono poi guadagnarsi il

diritto di voto, ma solo se partecipano a esercitazioni per l’acquisizione di competenze, ad

esempio dei forum di discussione con altri cittadini;

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 18 di 34



 – veto epistocratico: tutte le leggi sono sottoposte a una procedura democratica tenuta da un

corpo democratico. Tuttavia un corpo epistocratico, riservato a pochi membri, conserva il diritto

di veto sulle regole stabilite dal corpo democratico;

– voto soppesato o governo per oracolo simulato: tutti i cittadini possono votare, ma devono al

contempo essere sottoposti a un test delle conoscenze politiche di base. I loro voti sono soppesati

sulla base delle loro conoscenze politiche oggettive, magari con un controllo statistico relativo

all’influenza di etnia, reddito, sesso e/o altri fattori demografici.

Vi sono tre principi a favore dell’epistocrazia:

Principio di verità: ci sono risposte corrette a(d almeno alcune de)lle questioni politiche.

Principio di conoscenza: alcuni cittadini possiedono maggiori conoscenze a proposito di queste

verità, o sono più affidabili di altri nello scoprirle.

Principio di autorità: quando alcuni cittadini possiedono maggiori conoscenze o sono più

affidabili, è lecito assegnare loro autorità politica su quelli che hanno una conoscenza minore.

Potrebbe rifiutarsi il terzo principio – quantomeno nel nomen - perché autoritario, ed accettare

un principio antiautorìtario così formulato:

Principio di antiautorità: quando alcuni cittadini sono moralmente irragionevoli, ignoranti o

politicamente incompetenti, è lecito non consentire loro di esercitare autorità politica sugli altri.

O impedendo loro di detenere il potere o riducendo il potere che hanno al fine di proteggere

persone innocenti dalla loro incompetenza.

Il mondo dominato dalla tecnica rende queste riflessioni drammaticamente attuali o impone di

prendere sul serio J. Dewey se vogliamo rilanciare l’utopia democratica.

La crisi dei partiti e la crisi della partecipazione politica, il difficile rapporto fra economia e

democrazia stanno incidendo profondamente sulle radici del potere costituzionale come

concepito in Occidente, la competizione con le società autoritarie asiatiche fa il resto.

Il potere politico nella società tecnocratica tende ad essere distribuito in modo diseguale.

Il ruolo degli ingegneri informatici come progettisti sociali è solo la punta dell’iceberg.

Naturalmente non è desiderabile tale ineguaglianza nella dotazione dei diritti politici.

Brennan affronta questo tema ed osserva pragmaticamente che: “anche se tempo addietro molte

persone sono state escluse dal potere politico per ragioni sbagliate, ora potrebbero esserci buone

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 19 di 34



ragioni per escluderne dal potere altrettante o per assegnare loro una porzione di potere più

piccola.”

La linea delle correzioni epistocratiche poi non comporta affatto meno Stato. Comporta farsi

carico del problema della partecipazione consapevole.

“Per esprimere un voto davvero consapevole bisognerebbe saperne di più su ciò che un

candidato difende, su ciò che ha fatto in passato e su ciò che intende fare in futuro. Un elettore

bene informato dovrebbe essere in grado di valutare se le politiche preferite dal candidato

sarebbero in grado di promuovere, o finirebbero per impedire, il verificarsi degli obiettivi che

l’elettore sostiene. Ad esempio, supponiamo che io sappia che i candidati Smith e Colbert

vogliono entrambi migliorare l’economia, ma Smith attraverso il libero scambio, mentre Colbert

attraverso il protezionismo. Non posso fare una scelta ragionata fra i due senza sapere se è più

probabile che l’economia si giovi del libero scambio o del protezionismo. Per saperlo, però,

dovrei studiare economia. O supponiamo che entrambi i candidati Friedman e Wilson vogliano

ridurre il crimine nei quartieri difficili, ma Friedman interrompendo la guerra alla droga,

mentre Winston intensificandola. Anche qui, per esprimere un voto consapevole dovrei saperne

di criminologia, di economia e sociologia del mercato nero, e di storia del proibizionismo.”

Penso che quest’esempio sintetizzi bene il serio problema posto dall’epistocrazia.

Preferirei tuttavia, prima di abbandonare il terreno dell’uguaglianza dei diritti politici, che si

prendesse davvero sul serio la massima einaudiana “conoscere per deliberare” nella democrazia

rappresentativa classica, ravvivando nello stesso tempo le visioni del mondo che hanno avuto un

valore orientativo generale nella storia del Novecento, mediante una riforma della forma partito

che garantisca una maggiore osmosi fra società civile e politica.

La crisi della politica si combatte con più società civile e con partiti meno oligarchici e più

osmotici.

 

8. Paideia democratica

Già si è detto del nesso fra educazione e democrazia.

Lontano tuttavia appare il ruolo della scuola ipotizzato da J. Dewey che nella sua opera

“Democrazia e educazione” porta a compimento i suoi fondamentali interessi per le questioni

educative e per la teoria della democrazia, già preannunciata nel fondamentale saggio del 1888

The Ethics of Democracy.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 20 di 34



L’educazione, per John Dewey, non è solo il luogo espresso nella scuola, che è considerata il

«laboratorio della democrazia», così come il filosofo l’aveva teorizzata nel periodo della scuola-

laboratorio di Chicago (1896-1903), ma è il senso stesso della democrazia intesa come «a way of

life», un modo di vivere.[33]

Egli teorizzò un’educazione democratica per una democrazia che non si risolvesse

semplicemente nel diritto di voto, ma si realizzasse ponendo tutti in condizioni eguali nella lotta

contro le difficoltà della vita.

Non può esserci scuola democratica se non in una società democratica, e non può esserci società

democratica se non con una scuola democratica, che educhi i giovani al significato profondo

della partecipazione, della socialità e della corresponsabilità.

La crisi dei rapporti umani e l’incapacità di relazionarsi attraverso legami solidi e strutturati,

impone di considerare nuove prospettive di pratica educativa nella società postmoderna, con

l’obiettivo di proporre una idea altra circa il progetto di costruzione del cittadino responsabile,

fondato sull’educare alla cittadinanza democratica.

Questa illuminata ma – non lo si nega - utopistica prospettiva umanistica sta o cade con l’idea

dell’empatia quale fondamentale istinto dell’animale uomo, con la marginalizzazione delle spinte

verso la logica della forza e della competizione esasperata, con la rivitalizzazione di quel che

resta del progetto costituzionale di Stato sociale.

E se la scuola è stata criticata, e ben a ragione, dalle visioni convivialiste dell’educazione,

promosse da I.Ilich, non è per abbatterla ma per aprirla ed arricchirla, facendone prayica sociale

diffusa che vivifica le istituzioni.

La ragione alta della permanenza del diritto amministrativo contemporaneo con la sua funzione

al di là del mero diritto privato non risiede tanto nel recupero – pur necessario – dell’autorità

della decisione o anche del ruolo dell’istituzione, quanto piuttosto nel dispiegarsi delle sue

caratteristiche di diritto della cura, della cucitura del legame sociale, attraverso il riesercizio del

potere dopo l’annullamento dei provvedimenti connotati da vizi di legittimità.

E ciò importa non perdere la centralità della logica del servizio pubblico – anche

immediatamente realizzato dal privato sociale - quale centro della giurisdizione amministrativa,

affermato dalle riforme Bassanini e dalla legge n. 205 del 2000 seguita poi dal codice del processo

amministrativo e dal consolidamento della giurisdizione esclusiva.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 21 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn33


La lotta per la democrazia – scrive Kelsen – è storicamente una lotta per la libertà politica, cioè

per la partecipazione del popolo all’attività legislativa ed esecutiva». In questa lotta si incontra la

questione dell’educazione quale presupposto non formale della democrazia procedurale[34].

Collaborazione alla formazione della volontà dello Stato, dunque, non mero consenso. E che alla

formazione della volontà statale si possa solo “partecipare”, secondo Kelsen, è già l’inevitabile

torsione realistica della promessa di autonomia che l’ideale della libertà viene a contrarre in

quanto autodeterminazione politica.

Se infatti è pur vero che democrazia e parlamentarismo non sono la medesima cosa e che una

democrazia senza parlamento è concepibile (come fu per la democrazia degli antichi) oggi il

Parlamento è comunque la forma che la democrazia tende ad assumere nello Stato moderno.

Il parlamentarismo si rivela quindi l’unica possibile forma reale in cui l’idea di democrazia possa

essere attuata nell’odierno contesto sociale.

Alla sorte del parlamentarismo è quindi legata la sorte della democrazia, ma la sorte del

parlamentarismo è legata alla costruzione di quello che Guido Calogero chiamava un “buon

democratico” (nell’ABC della democrazia) onde evitare la degenerazione oligarchica dei partiti e

del parlamentarismo e la conseguente disaffezione dei cittadini.

La democrazia, e in genere la politica, non è una cosa che stia per conto proprio, come una stella

o un pezzo di pane.

La democrazia – diceva G. Calogero - è una maniera di comportarsi, un modo di agire di Caio o di

Tizio o di Sempronio rispetto a Sempronio o a Tizio o a Caio o al loro gruppo unito. Non c’è la

democrazia o la non-democrazia, c’è l’uomo che agisce più o meno democraticamente. La

domanda “Che cosa è la democrazia?” si risolve perciò in quest’altra domanda: “che cosa debbo

fare per essere un buon democratico?”

La logica parlamentare, contrapposta agli interessi corporati, considera la volontà politica come

il prodotto insuperabile della dialettica partitica, di quelle formazioni collettive e intermedie,

cioè, che raccolgono e interpretano le uguali volontà dei singoli individui.

Pur fatte salve le tendenze autocratico-aristocratiche che Roberto Michels così bene aveva

rilevato e descritto nella sua Soziologie des Parteiwesens[35], Kelsen è ben fermo nel ritenere

come il destino della democrazia non sia in nessun modo separabile dalla sopravvivenza del

pluralismo partitico.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 22 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn34
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn35


«L’ostilità alla formazione dei partiti e quindi, in ultima analisi, alla democrazia», scrive Kelsen,

«serve – consciamente o inconsciamente – a forze politiche che mirano al dominio assoluto degli

interessi di un solo gruppo e che, nello stesso grado in cui non sono disposte a tener conto degli

interessi opposti, cercano di dissimulare la vera natura degli interessi che esse difendono sotto la

qualifica di “interesse collettivo”, “organico”, “vero”.

Il pluralismo partitico si mantiene vivo osteggiando la natura oligarchica dei moderni partiti

schiavi dei finanziamenti privati che hanno consentito l’emersione dei soggetti economico

imprenditoriali che tendono ad assumere ruoli apertamente politici oscurando una caratteristica

del liberalismo che consiste nella separazione (non solo dei poteri ma anche) della politica

dall’economia e dell’economia dalla cultura.

La cultura non deve seguire solo la logica di mercato ma deve trovare un contesto istituzionale

nel quale vivere e prosperare in modo autonomo, favorendo la cittadinanza attiva, al limite

esperendo anche spazi di anarchica e feconda convivialità che non neghino la centralità della

scuola ma la vivifichino.

L’essenza della democrazia è nel pluralismo e nel dialogo, nel metodo parlamentare, e la

premessa di un buon dialogo è l’apertura all’Altro, la capacità di ascolto, il lascito che, sul piano

del messaggio cristiano ci ha lasciato Papa Francesco fra le sue ultime parole.

 

9. Tecnica: emancipazione od oppressione?

La centralità della questione della tecnica ha connotato il dibattito nell’epoca novecentesca delle

guerre mondiali, pensiamo alle parole di Ernst Jünger ne “I prossimi Titani” egli nel rifiutare il

Kulturpessimissmus della cultura della decadenza, coglie nelle due guerre mondiali, come guerre

di materiali, condotte per forza di innovazioni tecniche, uno scontro fra potenze industriali.

Si ricorda la necessità di un attivismo eroico e la frase di Marx secondo il quale non sarebbe stata

più concepibile l’Iliade dopo l’invenzione della polvere da sparo. La guerra si presenta nel suo

aspetto di puro annientamento.

Rivolta contro i popoli.

La tecnica – secondo Jünger – è “la magica danza che il mondo contemporaneo balla”.

Egli definisce la nostra come una società massificata che necessita per questo di élite molto

ristrette destinate a svolgere una funzione importantissima, nel senso che quanto più cresce la

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 23 di 34



massificazione tanto più grande è la forza ed il valore spirituale di quei pochi capaci di

sottrarvisi.

Del secolo nel quale siamo immersi Jünger non aveva una visione troppo positiva. Un medioevo

molto propizio per la tecnica ma sfavorevole per lo spirito e la cultura.

Un’epoca di Titani: il Titano che riposa nel grembo della Terra in Pane e Vino di Hölderlin.

“L’uomo sostiene l’empito dei Numi, in epoche alcune. Indi, ritorna la vita un sogno che li

sogna.... Pure, giova l'error, siccome il sonno giova.

E la Notte e il Dolore hanno potenza d’ irrobustir gli uomini, insino a quando non sia cresciuta

nelle bronzee culle una stirpe d’ Eroi: gagliardi cuori simili, in forza, ai Numi.”

Nell’evo medio della tecnica – dice Jünger – i poeti potranno dormire, si sveglierà il Titano.

Le figure del Lavoratore, uomo all’altezza della tecnica che la usa nella vita quotidiana e

dell’Anarca che si rifugia nel mondo interiore, nel mondo delle Lettere, sono le tipologie d’uomo

che Jünger immagina nell’età che ormai stiamo vivendo.

L’elemento anarchico che ribolle nel fondo dell’umano viene visto come fattore di liberazione

ma anche di dissoluzione.

L’Anarca è anche il grande solitario, il santo stilita, l’eremita, l’uomo che a che la vita è perdere

per possedere. Il non possessivo. Il povero votato allo Spirito.

Per Jünger lo Stato mondiale – non la federazione di Stati del Kant della Pace perpetua – è il

punto verso il quale tende l’organizzazione politica dell’umanità fra tanti conflitti.

La tecnica in quanto fenomeno universale cosmopolitico spinge inesorabilmente verso la

globalizzazione, prepara lo Stato mondiale anzi in un certo senso lo ha già realizzato.

Non è detto – per Jünger – che all’apparire dello Stato mondiale gli Stati particolari

scompariranno solo che diverranno realtà politiche di secondo piano.

Il mondo si sta riorganizzando secondo una logica che rivela il senso di questa transizione, una

logica che allo Stato nazione sostituisce Imperi multinazionali (Stati Uniti, Russia, Cina).[36]

Da questa ristrutturazione politica della spazialità normativa dipenderà il valore emancipativo

od oppressivo della tecnica, dominata da poteri privati, da imprese multinazionali che svolgono

di fatto una funzione pubblica e che più che mai necessitano di essere conformate dalla politica

per poter salvaguardare una dimensione sociale che protegga i public goods, per non essere i

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 24 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn36


poteri selvaggi che finirebbero per divorare se stessi.

 

10. Regolazione 

Centrale sarà la regolazione ed anche la partecipazione dei privati a queste attività.

Centrale sarà il PPP in epoca di risorse scarse fino alla creazione di un debito europeo.

Centrale sarà mantenere i servizi pubblici e farli evolvere nel nuovo contesto delle reti

tecnologiche.

Fabrizio Cafaggi[37] ha distinto tre modelli di attività regolatorie partecipate da privati.

tre diverse modalità di coinvolgimento dei privati nei processi regolativi:

1) Un primo, forse più noto, che si traduce nella consultazione dei soggetti interessati, in

particolare dei regolati selezionati discrezionalmente dal regolatore pubblico ovvero in forza di

veri e propri diritti di partecipazione (è il modello delle attuali amministrazioni indipendenti ;

autorità legittimate dalla tecnica).

2) Un secondo, in cui i soggetti privati, organizzati in veri e propri sistemi di autoregolazione o

regolazione privata, svolgono la propria attività indipendentemente e separatamente dal

regolatore pubblico ma adottando qualche forma di coordinamento diretto (attraverso accordi) o

indiretto (attraverso il ruolo del giudice che trasferisce alcuni standard, definiti in sede

autoregolamentare, al regolatore pubblico ovvero impone alla regolazione privata l’applicazione

di alcune garanzie proprie dei procedimenti regolativi pubblici derivanti dai principi di

imparzialità e trasparenza).

3) Un terzo, in cui regolatori pubblici e privati cooperano nell’ambito di un processo regolativo

unitario, svolgendo, congiuntamente o in modo coordinato, le funzioni tipiche della regolazione.

In quest’ambito si distinguono co-regolazione, delega di regolazione e riconoscimento

dell’autoregolazione da parte del regolatore pubblico.

Nel diritto della futura deregolazione che sta prendendo sempre più piede nel mondo della

nuova oggettività il secondo ed il terzo modello rimpiazzeranno il primo.

Il diritto della regolazione sarà sempre più un diritto misto pubblico-privato.

Il diritto antitrust dovrà essere rivisto introducendo misure strutturali in luogo delle mere

sanzioni pecuniarie.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 25 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn37


Il fisco dovrà essere ripensato in epoca di declino del lavoro subordinato classico di tipo

salariato.

Il Lavoratore jüngeriano sarà sempre più un ingegnere. La massa dei disoccupati creati dalla

tecnica dovrà essere protetta mediante politiche redistributive se non si vuole militarizzare la

società.

La forza e la coscienza comunque si scontreranno nel teatro della storia come ha descritto Stefan

Zweig in Castellio contro Calvino. Il tipo del letterato ed il tipo dell’ingegnere si contenderanno il

campo dei nuovi dilemmi etico-giuridici.

Nuovi linguaggi matematizzanti e basati su regolarità statistiche ambiranno a sostituire il diritto

di impronta storico umanistica.

L’uomo del sottosuolo descritto da Irti ciononostante tenterà sempre di riemergere.

Il giurista ha il compito storico di far sopravvivere in questa difficile condizione il sogno del

Soggetto moderno, facendo, insieme alla politica che deve sapere recuperare la sua autonomia, la

sua parte nel far sì che la storia umana non abbia fine e non finisca il desiderio e la dinamica –

talvolta conflittuale ma sempre transitoriamente – del riconoscimento.

Solo così all’era del Kratos dispiegato succederà un nuovo momento di riconoscimento empatico

dovuto alla grande energia di Eros, che, come insegnano Eraclito ed il Platone del Simposio[38], è

da sempre la vera forza civilizzatrice quando unita alla necessaria temperanza.

[1] Byung -Chul Han La società senza dolore, perché abbiamo bandito la sofferenza dalle nostre

vite, Torino, 2021.

[2] Carlo Baldini, uno straordinario poeta italiano scomparso troppo presto, ha profeticamente

costruito con ironia il proprio Manuale di autodistruzione, cfr. C. Baldini, Manuale di

autodistruzione, Roma, 1998 narrando di una relazione d’amore tossica. Egli ha invitato a “non

sentirsi troppo utili”, e soprattutto, in modo antibeckettiano, a non considerare il fallimento

come un titolo di merito. Ha cantato la meta di “un’esistenza frustrata ed inoffensiva, animata da

piccoli rancori, ma privi di risvolti antisociali, caratterizzata da respiri brevi e poco profondi”. Un

ritratto del Nessuno dei nostri tempi. Un antieroe. Un antiUlisse. Qui si tocca il tema di una

possibilità rinascita dal Soggetto moderno, tema dal quale tutto dipende.

[3] S. Foà, G. Montedoro Dialogo sulla nuova oggettività. Napoli 2024.

[4] R. Kagan Paradiso e potere. Europa ed America nel nuovo ordine mondiale, Milano 2003.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 26 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftn38
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref1
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref2
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref3
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref4


[5] Ne “Il Tempo e la Grazia” Masullo distingue tra l’esperienza intesa come «attraversamento» e

l’esperienza intesa come «senso vissuto». Nel primo caso si attraversa una «prova» e si può

sedimentarla in uno stabile giudizio su ciò che è stato provato. Siamo nel campo del «semantico».

Nel secondo caso l’esperienza è patire: «soffrire», provare, sperimentare una trasformazione.

Siamo ne campo del «patico», dell’affettivo.

Tra l’esperienza che produce una rappresentazione, una significazione a posteriori di ciò che è

stato vissuto, introducendo una cronologia, e il vissuto che è senso in se stesso (un «significato»

senza codici conoscitivi, un conoscere che non è rappresentare, concepire ma vissuto puro che

esperisce il mondo), Masullo colloca la vita sul versante di quest’ultimo:

«Ma la vita smembrata in una successione cronologica di momenti isolati non è più vita così

come un racconto cinematografico risolto nella molteplicità dei fotogrammi che formano la

pellicola non è più né cinema né racconto. La vita non come sequenza di posizioni spaziali

sostituentisi le une alle altre “nel tempo”, ma appunto come vita vissuta non è nel tempo, non è

una sequenza cronologica, bensì è “il” tempo».

La vita non è nel tempo, nella successione cronologica di fatti o stati d’animo. La vita è il tempo

vissuto: un tempo continuo che scorre, ma non passa. Si potrebbe dire che la vita è nel «tempo

inattuale» (l’unico in cui possiamo davvero dirci «contemporanei»): essere insieme nel passato e

nel presente, convivere con le implicazioni del futuro già germogliate nella nostra esperienza.

[6] Mounk, Yascha. La trappola identitaria: Una storia di potere e idee del nostro tempo (p.12).

Milano, Feltrinelli Editore. Edizione del Kindle.

[7] Mounk, Yascha. La trappola identitaria: Una storia di potere e idee del nostro tempo (p.21).

Milano, Feltrinelli Editore. Edizione del Kindle.

[8] G. Calogero Filosofia del dialogo, Brescia. 2015-2020.

[9] J. Raws Il diritto dei popoli, Torino, 2002.

[10] A. Azara Gli automi nel diritto privato: dal distributore automatico al fenomeno della

tokenizzazione Il foro napoletano, 2/2022.

[11] Su cui I. McEwan Macchine come me, Torino, 2020. E si pensi al Regolamento sull’AI.

[12] G. Montedoro, Il diritto pubblico fra ordine e caos, Bari 2018.

[13] Su cui S. Foà e G. Montedoro dialogo sulla nuova oggettività, Napoli, 2024.

[14] Sul tema si conta di tornare in un prossimo lavoro sulla decisione in corso di elaborazione.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 27 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref5
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref6
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref7
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref8
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref9
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref10
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref11
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref12
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref13
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref14


[15] N. Irti Sguardi nel sottosuolo, Roma 2025.

[16] Si tratta di un problema noto come problema della Teodicea ossia del problema filosofico

della giustificazione di Dio. Se c’è Dio perché c’è il male? Scomparso Dio la storia umana si è

eretta – a Norimberga – a giudice e ci h a regalato il diritto internazionale che usiamo. I limiti di

questa operazione secolare che ha portato all’espansionismo giudiziario ora in crisi ed anche

pericolosamente contestato (con il rischio di buttare il bambino con l’acqua sporca) sono evidenti

ed intrinseci alla questione del nichilismo giuridico e di un mondo che, rimasto senza

dimensione trascendente dopo aver superato l’oscurità della teologia politica, non riesce più

nemmeno a concepire una dimensione di progresso umano che non sia legata alle macchine ed

all’oggettività economica. Cfr. su questi temi, ma in prospettiva ottimista rispetto alle opportunità

emancipatorie offerte dalla tecnica A. Schiavone, Occidente senza pensiero, Bologna, 2025 che

guarda come molti alla liberazione dal lavoro umano e stigmatizza il ritardo del pensiero

giuridico politico alla Hobbes ed a la Locke. Sulla tribunalizzazione del mondo come esito della

Teodicea nel tempo secolare O. Marquard A. Melloni, La storia che giudica la storia che assolve,

Bari, 2008.

[17] Sull’idea di progresso J. Bury Storia dell’idea di progresso Napoli 2018.

[18] A. Schiavone. Progresso (Parole controtempo) . Società editrice il Mulino, Spa. Edizione del

Kindle.

[19] Ancora A. Schiavone op. ult. cit.

[20] Nel 1936 Georges Friedmann – uno studioso importante, tra i fondatori della sociologia del

lavoro in Europa – poteva pubblicare un saggio, peraltro assai acuto, intitolato La crise du

progrès. Esquisse d’histoire des idées: 1895-1936: una scelta impensabile fino al 1914 (in verità

Georges Sorel aveva scritto già nel 1908 Les illusions du progrès:

Si avviava in tal modo una linea di interpretazioni che, sia pure con molte differenze, sarebbe

arrivata sino a Raymond Aron, con il suo Les désillusions du progrès. Essai sur la dialectique de

la modernité, apparso molto più tardi, nel 1969 E lo stesso lavoro di John Bagnell Bury, The Idea

of Progress. An Inquiry into its Origin and Growth, del 1920, prima citato nell’edizione italiana,

pur non ostile nei riguardi del concetto esaminato, non mancava di prenderne le distanze,

allontanandosi da ogni nozione che non fosse nello stesso tempo problematica e relativizzante.

[21] Le Goff, voce «Progresso/reazione», in Enciclopedia, a cura di R. Romano, Torino, Einaudi,

1980, vol. XI, pp. 198-230 . 

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 28 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref15
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref16
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref17
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref18
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref19
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref20
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref21


[22] N. Irti Sguardi nel sottosuolo, Roma, 2025 nota poeticamente con toni che ricordano la

situazione esistenziale dell’uomo dostoevskjano. che altro ormai non resta che la libertà di “dire

no” alla tirannia di qualsiasi apparato.

“Qui l’uomo incontra se stesso nella propria sostanza individuale e indistruttibile.

Il bosco è dappertutto; non c’è uno spazio appositamente dedicato all’esercizio della libertà. Ciò

che conta è la decisione individuale, il rifiuto di lasciarsi ridurre a funzione tecnica. L’individuo

se ne sente protetto; sfugge, gli sembra di sfuggire, al controllo tecnologico del mondo di sopra, in

una sfera “privata”, che è, appunto, “priva”, ossia libera e spoglia di tutte le verifiche –

quantitative, statistiche, numeriche – indagini di mercato e attribuzioni di “rating”. Ciascuno si

stima e valuta per ciò che è, si confronta con altri (se vuole e crede), e può toccare brividi di

esaltazione o cupi abissi di nullità. A codesto stato profondo corrisponde il diritto della

singolarità e identità: che non significa soltanto – come appare da nostre notazioni – delle piene

ed energiche particolarità, ma anche del disperdersi, frantumarsi, annichilirsi. Né sorgono

fremiti di rivolta contro il mondo di sopra, il quale è vissuto (vissuto, più che ragionato) come

una necessità incontestabile, una natura artificiale, posta accanto alla natura del nascere e

morire, e, al pari di essa, forte del suo essere e del suo eterno ritorno. La seconda “natura”, fatta

dall’uomo con fabbriche e mercati, apparati tecnologici e intelligenze artificiali, sta e si svolge al

di sopra del livello stradale, ed ha il timbro di una inesorabile meccanicità, di un ossessivo

funzionare. Contro di essa si sono levate insurrezioni cruente, dolorosi e lirici abbandoni, utopie

e passioni liberatorie; ma essa sta lì, indulgente spettatrice, consapevole d’una sua intima

volontà, mirante al domani. L’individuo o ne scampa al tutto, ritornando in quella che fu

chiamata umanità di lusso; o la rifiuta con un gesto camusiano di disperato orgoglio; o vi entra

per il vincolo di competenze e di prestazioni funzionali. Ma sempre si affaccia e si sporge nel

sottosuolo, sicuro o illuso di trovare o ritrovare sé stesso, perché dentro gli preme l’ansioso

demone dell’identità, di un io che possa dire io. Chiamare il diritto alla protezione dell’io nulla ha

da vedere con il senso dello Stato, o consimili moti dell’animo: è il semplice uso di un rimedio, di

quel poco o molto che lo “stare” insieme e l’organizzato convivere possono ancora offrire. Un

diritto “usato”, ma non avvertito né considerato nelle sue connessioni istituzionali. Come uno

schermo difensivo che per caso si trovi a nostra disposizione. 

[23] Sul tema cfr.. M. Filoni L’azione politica del filosofo. La vita ed il pensiero di Alexandre

Kojève, Torino, 2022 in particolare il capitolo 7 Fine della storia.

[24] Si tratta di un richiamo al libro di C. Castoriadis L’istituzione immaginaria della società

Milano 2022.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 29 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref22
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref23
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref24


Cornelius Castoriadis nato ad Istanbul nel 1922; cofondatore del gruppo e della rivista

dell’estrema sinistra francese “Socialisme ou Barbarie”; economista all’OCSE; psicanalista e

Directeur d’études all’École des Hautes Études en Sciences Sociales di Parigi, Castoriadis può

essere senza dubbio annoverato fra i più importanti pensatori del secondo Novecento. Ad aver

dialogato con lui, non a caso, troviamo intellettuali del calibro di Claude Lefort, Jürgen

Habermas, Paul Ricœur o ancora Edgar Morin. Molti altri pensatori contemporanei ne sono

ancora direttamente influenzati; è il caso, per esempio, di Serge Latouche, di Pierre Lévy, di

Slavoj Žižek. Il suo pensiero è, inoltre, sempre più al centro del dibattito accademico attuale, dato

soprattutto il rinnovato interesse scientifico per il concetto di “istituzione”

I destini generali sono menzionati da G. Mazzoni Destini Generali, Bari Roma,

2015.                                                                      

[25] Su questo tema cfr. C. Iannello Lo stato del potere. Politica e diritto al tempo della post-

libertà, Milano, 2025.

[26] C. Galli Il disagio della democrazia, Torino, 2011.

[27] La massa moderna – che per Canetti è superamento della paura di essere toccati e quindi

anche potenza comunitaria e rivoluzionaria, ma con rischio totalitario, ed ha i suoi antecedenti

naturalistici nelle mandrie, nei campi di grano, nelle abetaie esposte al vento, nel volo degli

stormi degli uccelli, nei cori delle chiese medievali - crede che il progresso sia qualcosa di

irreversibile: questo progresso va in realtà mantenuto; la politica richiede mediazione e

ragionamento, mentre l'uomo-massa concepisce la politica solo come azione diretta. Non

rispetta, cioè, chi discute, non è disposto a mettere in gioco le proprie idee. 

La novità politica in Europa consiste nel venir meno delle discussioni, nel superamento della

democrazia liberale come democrazia discutidora: questo è il regime che piace all'uomo-massa,

un regime che attesta una verità sulla quale convenire facilmente.

A tutto questo si contrappone il liberalismo: lo scopo della politica dovrebbe essere quello di

rendere possibile la convivenza, attraverso la discussione; bisogna avere il diritto di dissentire.

Prima vengono gli individui, poi la collettività. Il liberalismo è “il più nobile appello che sia

risuonato nel mondo” in quanto convive con l'avversario, accetta l'avversario e gli dà

cittadinanza politica; è un bene, infatti, che esista un'opposizione. La massa, invece, odia a morte

ciò che gli è estraneo: non dà cittadinanza politica a chi ha opinioni dissenzienti. Concezione

dialogica che si ritrova anche in G. Calogero L’Abc della democrazia. Milano, edizione di Kindle.

 

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 30 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref25
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref26
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref27


Noi viviamo per Ortega nell'epoca del “signorino soddisfatto”: pensa a tutto lo Stato, lui non deve

badare a nulla, si deve limitare ad essere conformista. Tale individuo è un “bambino viziato”: dà

per scontati benessere e progresso, crede che la vita non necessiti di competizione e che non sia

necessario che i migliori debbano emergere. Il progresso non è una cosa facile, la massificazione,

invece, induce a ritenerlo. Lo Stato è il maggior pericolo per chi vuole uscire dal coro: non è più

un mezzo (come nella concezione liberale) ma è ormai diventato un fine.

 

L'uomo-massa riceve dallo Stato tutto e ciò lo induce all'omologazione e alla mancanza di

attivismo; rischia di dimenticare che lo Stato non può risolvere tutti i problemi, l'individuo-

massa sbaglia perché “delega in bianco”. Lo Stato assorbe anche la società civile e l'individuo non

ha più uno spazio dove far crescere e dimostrare le proprie capacità. Massa e Stato si

identificano e mettono a rischio la nuda vita con le loro pretese crescenti ed oggettive. Oggi allo

Stato dobbiamo sostituire o aggiungere – per capire – le forze oggettive della tecnica e delle

dinamiche di mercati oligopolistici.

[28] Irti Sguardi nel sottosuolo Roma, 2025 ove si incontra il seguente passo per descrivere lo

stato del diritto attuale – confinato nel sottosuolo dalla tecno-economia, ed afflitto da intrinseca

contraddizione fra esigenza di ordine ed anarchismo dell’Io: “sullo strato più alto, il diritto urta

contro la funzionalità degli apparati, che esigono e tollerano soltanto competenze tecniche; ed

invece nel sottosuolo il piccolo io vuole e disvuole, lo teme e invoca a protezione, lo chiama e

insieme lo respinge.

Il frenetico vitalismo del sottosuolo, o il suo nascondersi negli anfratti della vita, non sono

terreno propizio per l’ordine totale delle norme. Certo immoralismo o a-moralismo è

incompatibile con qualsiasi disciplina giuridica, che appare come violenza sopraffattrice e

impositrice.” 

[29] P. Maddalena La rivoluzione costituzionale. Alla riconquista della proprietà pubblica,

Sant’Arcangelo di Romagna, 2020.

[30] AAVV La domanda inevasa. Dialogo tra economisti e giuristi sulle dottrine economiche che

condizionano il sistema giuridico europeo a cura di L. Antonini Bologna, 2016, ove il saggio di M.

Luciani Il costituzionalismo e l’economia dal divampare della crisi ad oggi che ben a ragione

critica gli eccessi del neo costituizionalismo o costituzionalismo dei diritti che fa perdere di vista

l’importanza della dimensione dello Stato (che, tuttavia, sta, o cade, con l’autonomia del politico e

con l’intreccio delle politiche statuali alla dimensione istituzionale sovranazionale, l’unica in

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 31 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref28
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref29
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref30


grado di governare la complessità della tecno- economia globale). Sull’importanza della

costituzione economica europea fra gli altri AAVV La costituzione economica: Italia Europa, a

cura di C. Pinelli e T. Treu, Bologna 2010 (si era tuttavia in un’altra fase storica).

[31] H.H. Hoppe, Democrazia . il dio che ha fallito, Macerata, 2005.

[32] J. Brennan Contro la democrazia, edizioni del Kindle.

[33] L’educazione ha quattro dimensioni secondo Giuseppe Spadafora A proposito di Democracy

and Education di John Dewey. Le premesse per la scuola democratica del futuro in Scuola

democratica, n. 3 del 2016.

Le dimensioni sono adattamento, socializzazione, direzione, crescita.

In primo luogo è una «necessità della vita», nel senso che rappresenta un processo di continuo

auto rinnovamento ed è, di conseguenza, un fenomeno naturale, al pari del mangiare, del bere e

del riprodursi.

Essa si sviluppa attraverso la trasmissione e la comunicazione di valori da una generazione

all’altra (Dewey, 1916: 7).

Il secondo significato dell’educazione, collegato al precedente, è quello della «funzione sociale».

Ciò significa che l’individuo, adattandosi continuamente all’ambiente, diventa sempre più

specifico alle sue situazioni di vita e sempre più diverso e caratterizzato nei confronti degli altri

individui, così come era stato intuito dal filosofo nel testo del 1896 sull’Arco Riflesso.

Mentre l’individuo si sta adattando all’ambiente, egli rappresenta una parte di una dimensione

sociale più complessiva, che è formata dalle tradizioni pregresse e dalla costante azione di

scambio che egli sviluppa nel suo ambiente sociale.

La scuola, in questa prospettiva, è ritenuta un ambiente speciale che coordina la famiglia, la

scuola e la società nel sistema complessivo culturale e politico. Una funzione sociale senza una

specifica direzione non ha senso.

La ‘direzione ‘è il terzo modo di intendere l’educazione ed è un modo significativo, in quanto

pone con chiarezza il problema dei valori verso cui necessariamente bisogna tendere per essere

educati. È questo un problema che Dewey affronta e definisce con maggiore chiarezza in

Experience and Education del 1938, ma che ha proprio nel concetto di ‘direzione ‘un antecedente

fondamentale. La direzione democratica deve tendere allo sviluppo di empatia e capacità di

dialogo.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 32 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref31
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref32
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref33


Il quarto modo di intendere l’educazione è la ‘crescita ‘che presenta due aspetti caratteristici e

fondamentali: l’educazione non ha altro sviluppo se non all’interno di se stessa, proprio perché il

processo educativo rappresenta un processo continuo e progressivo, sia dal punto di vista

biologico con le varie fasi della crescita (growth), sia dal punto di vista dell’azione intenzionale

dell’individuo nell’ambiente in cui vive (growing) (Dewey, 1916: 55).

[34] H. Kelsen, La democrazia (1927), in Il primato del parlamento, Milano, 1982, p. 32. Cfr. anche

Federico Lijoi Parlamentarismo ed educazione alla democrazia. Riflessioni su Hans Kelsen La

cultura n. 2 del 2011.                                                                      

[35] R. Michels, Zur Soziologie des Parteiwesens in der modernen Demokratie: Untersuchungen

über die oligarchischen Tendenzen des Gruppenlebens, Leipzig 1911. Lijoi precisa, al proposito,

che “la difesa kelseniana del parlamentarismo non lesina suggerimenti di riforma per

migliorarne il meccanismo rappresentativo: referendum legislativo sulla deliberazione

parlamentare (non sulla legge già in vigore), maggiore spazio all’iniziativa popolare, proposta di

un controllo permanente sui deputati da parte di gruppi di elettori organizzati in partito politico,

abolizione dell’immunità parlamentare” (cfr. H. Kelsen, Il problema del parlamentarismo, cit.,

pp. 178 ss.). Mi soffermo sull’ultimo problema per notare che il conflitto di interessi è stato

regolato a proposito delle amministrazioni e delle cariche d Governo ma non coinvolge i

parlamentari e lo scudo immunitario per loro previsto dalla Costituzione che li vuole

rappresentanti della Nazione mentre purtroppo le cronache consegnano all’opinione pubblica lo

spettacolo di notevoli intrecci fra mondo economico e mondo politico, intrecci sempre esistiti ma

che attualmente arrivano al contemporaneo svolgimento di attività economiche parallele

all’attività politica . Senza arrivare all’abolizione dell’immunità sarebbe opportuno pensare ad

una normativa costituzionale o regolamentare parlamentare dei conflitti di interesse.

[36] La transizione alla forma imperiale è stata vista lucidamente anche da Kojeve. Cfr. M. Filoni,

op. ult. cit. pag. 230 Il progetto imperiale di un’Europa Latina. Oggi forse di uno spazio politico

europeo in grado di fronteggiare gli Imperi nascenti che tendono ad operare al di fuori delle

regole internazonali riconosciute finora secondo una logica di pura potenza.

[37] F. Cafaggi Un diritto privato europeo della regolazione? Coordinamento tra pubblico e

privato nei nuovi modelli regolativi in Politica del diritto, n. 2 del 2004.

[38] Su Eros come forza fondante il diritto Kelsen L’amor platonico, Bologna 1985, pag. 47 ove si

trova il seguente passo: “Educare gli uomini con l’amore, amarli educandoli e fare della loro

comunità una comunità fondata sull’amore: questo fu l’anelito di una vita (quella di Platone) i cui

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 33 di 34

file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref34
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref35
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref36
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref37
file:///C:/Users/cristiana.boi2/Downloads/Una%20bussola%20per%20navigare%20nel%20presente.docx#_ftnref38


obiettivi consisterono nel formare l’uomo e nel riformare la società.” Il bene comune e la

giustizia sono l’unica giustificazione del dominio dell’uomo sull’uomo. Quindi la paideia è

condizione della politeia.

Eros non è quindi – soggiunge Kelsen – l’attrazione che spinge l’uno verso l’altro due esseri di

diverso sesso, ma di una sorta di φιλία che nasce da un impulso omoerotico represso (Kelsen

pone a fondamento della civilizzazione il governo temperato dell’amore omosessuale – diffuso

fra gli antichi e liberato nella modernità - perché i più forti impulsi etici nascono dalla

consapevolezza di inclinazioni devianti). Ma – prescindendo dalle opinioni datate di Kelsen

sull’Eros omosessuale deviante – resta nel Simposio la lezione di temperanza che Socrate

impartisce ad Alcibiade, esemplare episodio di paideia antica, nel quale si esprime la

sublimazione dell’Eros che è la fonte di ogni incivilimento.

Immagine: particolare da Paul Klee, Angelus novus, olio su tela e acquerello su carta, 1920.

Profezie titaniche e paradossi del presente: un lessico come bussola Pagina 34 di 34


