AW

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto e societa

Il diritto della forza e le forze della storia.
Libere meditazioni sullo stato nascente di
nuove sovranita

di Giancarlo Montedoro

19 aprile 2025

Sommario:

Sommario: 1. Il diritto della forza ed il ruolo della forza nel diritto — 2. Il discorso di Ugo Foscolo
sui limiti della giustizia e la nascita degli Stati Nazione - 3. La visione del diritto come forza e la
centralita della sovranita dello Stato — 4. S. Weil - 5. R. Bespaloff — 6. W. Benjamin - 7. G. Anders —
8. Conclusione in cui si dichiara un certo amore per lironia di Erasmo rispetto al nudo pur

ammirevole realismo razionale di Machiavelli.

1. 11 diritto della forza ed il ruolo della forza nel diritto

In una ormai ben nota e magistrale lezione su “Il Diritto della forza” (Lectio brevis tenuta
all’Accademia dei Lincei in questa rassegna di dottrina la si trova allegata allo scritto in Risposta

al Presidente Arzillo) Massimo Luciani pone una domanda che echeggia nella mente di molti in


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/giancarlo-montedoro

Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 2 di 23

questi tempi di disfacimento dell’ordine giuridico internazionale con gli inevitabili riflessi che
questo processo avra anche sulla tenuta dei singoli Stati (proiettati verso un confronto

geopolitico con dimensioni imperiali).
Tempi caotici come non pensavamo di tornare a vedere.

La domanda e questa: “se 'ordine del mondo degli uomini & ordine giuridico e se per la
creazione dell’ordine giuridico occorre passare attraverso feroci delitti, quale mai pretesa
regolatrice della violenza puo elevare il diritto? Come puo il diritto, che si vuole regolatore della
violenza, esserne generato? Come puo cid0 che e fondato limitare e contenere cid su cui
apparentemente si fonda? Se la forza genera il diritto, se — dunque - la forza “ha” diritto nel
senso che il diritto pare esserne creatura, come puo darsi una forza del diritto agente al di sopra

del diritto della forza?”

Il tema é affrontato da Luciani scontando ’analisi del processo di secolarizzazione descritto e

studiato con profondita da M. Gauchet ne “Il disincanto del mondo”.
Quindi depurando metodologicamente la ricerca da possibili sedimenti giusnaturalistici.

Nota Luciani che i giuristi sono restii a porsi la domanda sul fondamento del diritto preferendo
in fondo risolverla nella considerazione tranchant del brocardo ubi societas ibi ius, brocardo che
piu che rispondere alla domanda sul fondamento apre una serie di campi problematici che
inducono chi si interroghi a traversare — alla ricerca della nozione di societa — tutta intera la
storia della teoria politica moderna o dell’antropologia novecentesca francese (al fondo della
quale si incontrano le societa del dono studiate da Marcel Mauss che, a ben vedere, appaiono
sempre societa governate dal diritto consuetudinario essendo quella di donare, nelle societa
primitiva, un’obbligazione consuetudinaria fondata sulla volonta di liberarsi di ogni eccedenza

di beni materiali e di acquisire cosi potenza ed estimazione sociale).

Alla ricerca delle ragioni antropologiche del diritto Luciani menziona Plessner e la indubitabile
nostalgia dell’'uomo per la condizione inconsapevole dell’animale: il tutto umano “dolore per la
naturalezza irraggiungibile degli altri esseri viventi”, i quali “esistono direttamente, senza sapere
di se stessi e delle cose” e vede nell’'uomo l’essere aperto, che sopravvive, in modo prometeico, in
fondo un essere che ha bisogno di artificio per sopravvivere e, fra gli artifici prodotti, ha

prodotto lo Stato con le sue caratteristiche di forza e di volonta istituzionalizzata.

La scissione — discutibile dice Luciani (e la sua notazione puo essere ripresa con ragione) — fra
natura ed artificio non é contestata in radice ma semplicemente rimossa nella considerazione

che la vita sociale e giuridica - ed alla fine lo Stato che ne é il prodotto (in attesa di superamento



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 3 di 23

probabilmente verso altre forme politiche) — non puo non essere un artificio (per la distanza fra

I'uomo e ’animale).

Anche nella prospettiva normativista il diritto — osserva acutamente Luciani - appare
autofondato (e lontano da un radicamento naturale) ma sconta un rapporto con la fattualita nel
limite dell’effettivita delle norme; una fattualita che e niente altro che “una forza applicata con

successo”.

I piani sui quali la questione del rapporto tra diritto e forza si pone sono tre: a) quello della
generale fondazione del fenomeno giuridico; b) quello della specifica nascita e della tenuta del
singolo ordinamento; ¢) quello della garanzia del rispetto dei precetti che il singolo ordinamento
impone. Tutti e tre vengono ripercorsi evidenziando le aporie logiche alle quali portano le
teoriche che hanno espunto la forza dall’elemento fondante il diritto e lo Stato (in favore di una
fondazione divina o contrattuale), o hanno ricondotto a dinamiche diverse dalla forza la

fondazione di singoli ordinamenti giuridici o il loro mantenimento.

Per Luciani sempre si danno nella concretezza storica ordinamenti che, espressione della
volonta e degli interessi di uno o piu gruppi dominanti e vincitori, godono del consenso di tutti
coloro che ne fanno parte, ma sono imposti ai gruppi soccombenti con la forza del fatto. Non

solo.

L’idea che gli Stati nascano e le costituzioni s’instaurino solo a mezzo di guerre o di rivoluzioni
puo considerarsi confermata dalla storia costituzionale solo a patto che di “rivoluzione” si
assuma una nozione assai ampia: pur a limitarsi a due soli esempi, la nascita — per separazione —
della Repubblica ceca e di quella slovacca, cosi come (lo prospetto gia Santi Romano) la stessa
nascita del Regno d’Italia non si spiegano facilmente con le categorie del momento rivoluzionario

o della debellatio.

Con estrema coerenza Luciani conclude: “Va da sé che la posizione che ora ho descritto — e nella
quale mi riconosco - & quella del positivismo giuridico, ove si postula una netta separazione fra
diritto e morale, mentre va altrettanto da sé che sono logicamente possibili e sono in fatto
sostenute altre posizioni, d’impronta sostanzialmente giusnaturalistica, che — invece - volentieri

sovrappongono la morale al diritto” avanzando riserve sulla posizione di Radbruch.[1]

E sul diritto naturale — prendendo spunto da un passo di Benjamin — osserva sugli esiti nichilistici
anche di esso “se ... si ritiene che il positivismo giuridico alberghi un cuore nichilistico poiché
qualunque fine, purché voluto dal nomoteta, gli e appropriato, nichilistico si deve ritenere anche

il cuore del giusnaturalismo, poiché gli & appropriato qualunque mezzo, purché adatto al fine


https://www.giustiziainsieme.it/#_ftn1

Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 4 di 23

ritenuto conforme alla natura.”

Sul mantenimento dell’ordine e sul ruolo della forza c’e in Luciani una netta demarcazione fra
violenza originaria e forza istituzionale stabilizzata in un ordinamento giuridico ove si scrive “la
violenza, per quanto lo preceda, non puo risultare in sé e per sé fondativa del diritto, perché nel
momento stesso in cui si manifesta come potere essa € divenuta altro da sé, sta tutta dentro il

diritto, non fuori”.

Il costituzionalismo poi non e risolto puramente nella forza: essendovi “trasferimento della forza
(di tutta la forza) dagli individui alla societa” si osserva che “quel trasferimento € appunto un
negozio giuridico (“si nimirum unusquisque omnem, quam habet, potentiam in societate transferat,
quae adeo summum naturae jus in omnia, hoc est, summum imperium sola retinebit” con parole di
Spinoza). La forza costitutiva della societa politica é pertanto forza, violenza, trasfigurata dal
diritto. E la dimensione contrattualistica € qui recuperata anche se inscritta nel fondamento

originario della forza del diritto.

Nella logica dell’ordinamento statuale — senza ancora le contemporanee garanzie costituzionali —
cio significa, in conformita ad un concezione relazione del potere che ha le sue radici nella
celebre formula di Ftienne de La Boétie della servitu volontaria, “munirsi di un minimo di
consenso della moltitudine, senza il quale la sua forza fisica individuale, per quanto debordante,
non varrebbe a nulla; prestare, dunque, un qualche pur ridottissimo ascolto alle esigenze dei

subordinati”.

Ma la relazionalita del potere occulta la materialita delle strutture del potere che (e il caso del
potere statuale), una volta costituitasi in quanto “condensazione” di un rapporto di forze (quello
intercorrente, appunto, fra dominanti e dominati), prescinde largamente dalla soggettivita degli

attori e opera con un’oggettivita che s’approssima a quella delle leggi naturali.
Nel nuovo mondo costituzionale che viene questa oggettivita sta divenendo schiacciante.

“Gli ... ordinamenti costituzionali particolari risultano a questo punto sorgere per l’effetto
combinato della coazione esercitata dal gruppo dominante e del consenso che l’assiste: un
consenso che é attivo nel gruppo dal fondo di ogni ordine politico-giuridico costituito dei
dominanti ed e passivo in quello dei dominati, ma pur sempre consenso resta”, cosi conclude

Luciani.

Guardando al fondo del diritto egli nota un cuore di tenebra, “un residuo di violenza” pronta a
riesplodere in ogni momento, liberando dalle sue catene giuridico-positive il potere costituente

per farlo riemergere dall’“abisso infinito e insondabile” in cui € relegato e dorme nelle fasi



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 5 di 23

ordinarie di vita degli ordinamenti giuridici.

Si tratta di una prospettiva teorica (ampiamente condivisa, oggi, da una parte significativa della
filosofia politica italiana), — egli dice — profondamente interrogante e dalla quale scaturiscono
due conclusioni: a) che la pretesa regolatrice del diritto non sembra diversa da quella
dominatrice della forza; b) che specificamente gli ordinamenti liberal-democratici appaiono

incapaci di giustificare autonomamente il proprio fondamento.

Ma liquidata la possibilita di un ritorno della dimensione teologico-politica[2], e criticata la
radice giusnaturalistica della posizione di Bockenforde, al centro dell’ordinamento campeggia —
per Luciani - la pari dignita delle persone e quindi il principio di uguaglianza politica ed il
principio democratico non la grammatica monadica dei diritti umani individuali, dovendo i

diritti inviolabili dell’'uomo fondarsi storicamente o perire.
Questo é I’hic Rhodus hic salta nel quale trova risposta la domanda iniziale.

Una sorta di chiamata alla responsabilita storica che ciascuno ha nella costruzione dell’ordine

giuridico, senza fondamento precostituito né esiti garantiti.

Possiamo quindi partire da qui osservando che nel mondo che viene la forza ritorna e che tutta
I’analisi brevemente ed assai sommariamente qui ripercorsa (a fronte della ricchezza delle fonti
che la sostanzia) rivela la fragilita della costruzione costituzionale e — au fond - del diritto

medesimo.
Come diviene possibile evitare che il diritto decada?

Naturalmente il compito é stato affidato nelle costituzioni di seconda generazione alle Corti

costituzionali.

Ma essendo una chiamata collettiva quella che mi sembra sottesa allo scritto di Luciani occorre
riconoscere un ruolo alla paideia — all’educazione democratica di cui discorreva John Dewey - e
qui soccorre la letteratura e si incontra Ugo Foscolo, un poeta al quale molto deve la costruzione

della nostra identita nazionale.

2. I1 discorso di Ugo Foscolo sui limiti della giustizia e la nascita degli Stati Nazione

Nel giugno del 1809 Ugo Foscolo tenne a Pavia, in occasione del conferimento delle lauree in
legge l'orazione “Sull’origine ed i limiti della giustizia”; pochi mesi dopo la sua cattedra di

eloquenza fu soppressa ed egli non fu destinato ad altro incarico anche a causa “dei paradossi


https://www.giustiziainsieme.it/#_ftn2

Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 6 di 23

letterari e morali di cui ha sparso i discorsi recitati in solenni occasioni” (cosi si esprimeva il

segretario Generale della Pubblica Istruzione).

Convinzione profonda del Foscolo e che la giustizia non € quella ideale delle scolastiche antiche
ma che essa si da solo insieme alla forza, attraverso la divisione ed il conflitto, nella dinamica

della Vita piu che dell’Idea.

La politica venendo prima delle astrazioni, il collettivo prima dell’individuale, la sostanza prima

della forma.
Giustizia per Foscolo e il destino comune e tragicamente diviso dell’'umanita.

Egli abbozza un realistico affresco dell’ingiustizia nella storia (navi negriere, servitu della gleba,
le diverse forme del dominio, oggi potremmo aggiungere le sofisticate forme del dominio

tecnico).
La giustizia si presenta sempre — nella storia — come giustizia ferita.
Natura ed artificio non possono disgiungersi esse si rivelano nel farsi della storia.

Natura é avidita universale, istinto di conservazione che anima ed eccita i particolari, che li
spinge a contrapporsi ad altri e a riunirsi con alcuni, non in virtu di un contratto ma di concreti

rapporti di interessi disuguali.

Un ordine storico perennemente conflittuale viene disegnato secondo la lectio che da Machiavelli
attraverso Spinoza arriva al romanticismo europeo che ha — dopo la Restaurazione e nelle
rivoluzioni del 1848 di cui Foscolo puo dirsi un precursore — fondato lo Stato nazione europeo
alla ricerca di un senso di giustizia come legato alla vita concreta di ciascun popolo ed al suo

tentativo di venire a storica esistenza.

Un lascito storico che rischia di deperire a causa prima del globalismo ed ora del neo

imperialismo.
Per questo motivo e interessante oggi rileggere il poeta.

Nell’incipit del discorso Foscolo mostra di non tenere in grande considerazione “le splendide ed
infruttifere teorie della giustizia”, dichiara di volersi attenere alla “certezza del fatto” poiché in

questo “viaggio oscurissimo della vita” a fare da lume e soprattutto “I’esperienza”.

Alla luce dell’esperienza Foscolo rileva che la giustizia si mostra nel mondo per una voce della
filosofia metafisica che la innalza sul trono dei Numi, mentre nei fatti del genere umano si danno

- nell’effettivita — per suoi “coadiutori”... “la fortuna delle armi ed il calcolo dell’interesse”.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 7 di 23

Nella piu antica storia fondativa Caino uccide Abele, la legge e ferita al suo nascere e dopo quel
duello fraterno gli uomini - si osserva “nacquero, vissero, morirono guerreggiando

perpetuamente fra loro”.

In fondo Foscolo accetta 'argomento di Trasimaco e pensa con coerenza che “Auctoritas non

veritas facit legem”.

Eppure non tutto si risolve nella violenza, nota Foscolo che nella guerra viene sempre preservato
un principio di giustizia o di solidarieta: “quantunque due popoli guerreggiassero ingiustamente
fra loro, ciascheduno de’ due popoli non poteva ad ogni modo non avere forza e concordia in se
stesso se non in virtu di certe leggi pit o meno ragionevoli, ma che aveano pur sempre la

giustizia per unico fine”.

La giustizia regna tra cittadino e cittadino, tra governati e governo, tra capitano ed esercito ma e

impotente fra uomo e uomo, principe e principe, fra popolo e popolo.
I1 genere umano € un animale guerriero ma anche animale sociale.

La giustizia e possibile nelle societa particolari dei popoli non nella societa universale del genere

umano.

La giustizia foscoliana e per forza infrastatuale ed & fenomeno storico che si rivela in

ordinamenti particolari.

A conclusioni non diverse arrivera Rawls se si compara la sua “Teoria della Giustizia” con il

lavoro su “Il diritto dei popoli”.

Il globalismo giuridico — alla luce di queste riflessioni — & stato un sogno, debole perché forse
irenico, di realizzazione di una costituzione globale (Ferrajoli, “Per una Costituzione della Terra”)

e di una giustizia internazionale che usa gli Stati come suoi strumenti.

La sua necessita deontica — dovuta alla necessita di adeguare gli spazi dei problemi
contemporanei agli spazi della normazione andando oltre gli Stati - permane nonostante la
profonda crisi in atto ma occorre prendere atto che la sua realizzazione non avverra un percorso

lineare.

E facile immaginare che I'odierna aspirazione ad una dimensione ultrastatuale della giustizia
sara frutto di un parto sofferto; come sofferta e la realizzazione della fraternita alla quale Giudo

Alpa ha dedicato pagine significative nel suo libro “Solidarieta. Un principio normativo”.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 8 di 23

La ragione di Stato ha permesso la sospensione della conflittualita (religiosa a quell’altezza di
tempo) ma essa non tende — nota Foscolo — alla conservazione del genere umano ma alla

conservazione di un determinato popolo.

Stabilito un diritto nell’ambito dell’esperienza di vita di un popolo, lo ius divinum si occupa della
fondazione religiosa del potere, lo ius naturale del principio di autoconservazione del popolo, lo

ius gentium dei patti del popolo con gli altri popolj, lo ius civile della liberta e della proprieta.

Tutte queste partizioni del diritto danno I'illusione che il debole sia protetto e che il forte debba
usare del diritto e rinunciare alla forza e con cio 'uomo non si avvede che la giustizia che egli
invoca senza trovarla é spesso impossibile per effetto dell’opera incessante che la natura, basata
sulla forza, ha sui costumi e cosi Foscolo nota che gli inglesi famosi per I'indipendenza dei giudici
e dei tribunali hanno prosperato sulla schiavitu, gli asiatici mettono in condizione servile le
donne, le figlie, le madri, in Russia ed in Svezia molti uomini sono servi della gleba di pochi

patrizi.

Qui Foscolo afferma che e un funestissimo errore distinguere la natura dalla societa (errore che
ormai possiamo dire del contrattualismo politico che distingueva la societa nello stato di natura e
la societa civile). Tutto quello che esiste € in natura e nulla esiste al di fuori della natura. Il diritto
risiede nell’istinto della propria conservazione. La societa si forma per effetto dell’esercizio di
facolta intermedie fra il sentire ed il ragionare. E & dominata dall’avidita universale. Le leggi
sono “forgiate dall’industria e dalla spada” secondo le parole di Foscolo. Ogni legge é scritta dalla
forza e mantenuta dalla forza. Non vi € equita se non quella che nasce dalla concordia degli

interessi, dal timor della forza e dalla ragione di Stato.

L’uomo e abitatore di un piccolo canto della terra e confederato di una sola parte del genere
umano. Solo in un ambito ristretto possono operare la compassione ed il pudore come virtu atte

a temperare la forza.

La sublimita delle dottrine umanitarie sganciate dalle identita nazionali € apportatrice — secondo
Foscolo — di sventure inenarrabili per il genere umano (qui la mente corre dall’orazione

foscoliana alla Lettera sull’'umanesimo di Heidegger).

In conclusione il diritto per Foscolo e forza, esso stabilisce istituzioni da mantenersi con la forza,
queste sono radicate nei popoli e coincidono con il farsi degli Stati che fra loro concordano o si
muovono guerra. La giustizia ed il diritto sono stabiliti solo all’interno della statualita
(ordinamenti particolari li chiama Foscolo), processo che era ai primordi dell’Ottocento il motore

della trasformazione.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 9 di 23

I1 preromanticismo di Foscolo prelude alle Rivoluzioni del 1848 ed al formarsi del progetto di

Stato Nazione.

La crisi del global law evidente nella svolta americana riporta in qualche modo in auge tale
visione originaria che ha accompagnato I’ascesa della borghesia capitalistica o ha altre direzioni

di marcia?

3. La visione del diritto come forza e la centralita della sovranita dello Stato

Alla luce delle intuizioni potenti sulla natura del diritto del poeta ottocentesco possiamo
chiederci cosa sta accadendo, come la forza agisce in questo momento nella storia forgiando il

diritto.

Una prima forte tendenza é quella alla disintermediazione totale, ossia al superamento dello

Stato come forma organizzativa della comunita umana.

Espressione di questa tendenza e il nuovo protagonismo di soggetti privati globali che tendono a
porsi come soggetti in grado di sostituire attraverso I’'uso delle tecnologie svariati servizi pubblici

di tipo tradizionale (tra I’altro declinante per motivi fiscali).

Certamente si assiste per reazione ed a parziale copertura di questo processo sostanziale, ad un
ritorno — di tipo ideologico — della Ragion di Stato come criterio ordinatore del caos (indotto dalla
deregolazione) e ad un declino della Rule of Law globalista — disarticolata e mite — che ha iniziato
a soffrire per i suoi eccessi (caotici in assenza di uno Stato mondiale e di una Costituzione della

Terra come pensata da Luigi Ferrajoli).

Cio avviene all’interno di ordinamenti democratici nei quali il residuo di presenza della Ragion
di Stato e stato tematizzato in modo insufficiente (con sua riemersione non sorvegliata e fonte di

tensioni fra politica dei singoli Stati e giustizia anche interrnazionale).

Il costituzionalismo multilivello poi ha degli aspetti di insostenibilita sulla domanda di giustizia
(ad es. la primazia delle carte sovranazionali diviene rischio di lentezza decisionale combinata
con le regole della disapplicazione e del rinvio pregiudiziale in un quadro normativo europeo
sempre piu alluvionale) ed appare anche squilibrato se considera che nella dimensione
internazionale grandi Paesi come gli Stati uniti non hanno aderito al modello di giustizia penale

internazionale che le Nazioni Unite hanno tentato di far sviluppare.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 10 di 23

Lo stesso concetto di legge svapora nel costituzionalismo multilivello per effetto dello stratificarsi
delle fonti, non solo in senso temporale ma anche secondo la loro inerenza alla dimensione
sovranazionale o nazionale, con conseguente prevalenza del criterio di competenza su quello di
gerarchia nella soluzione delle antinomie normative e con una strutturale incertezza del diritto
che comporta la prevalenza dei principi sulle regole (frammentarie ed incoerenti) per governare

la complessita.

Foscolo — in quella conferenza adombrando la necessita dello Stato Nazione - criticava come
illusione di conservazione del genere umano nella sua interezza al quale 'uomo non si rivela

ancora pronto.

Cio tende a mettere in crisi il modello di espansione del giudiziario sul quale si cercava di far

camminare lo sviluppo di un ordinamento internazionale incentrato sui diritti umani.

II mercato inoltre tende a segmentarsi nuovamente per lirrompere di nuovi istinti
protezionistici dovuti al sorgere di nuove aree geoeconomiche e geopolitiche nel pianeta che
rischiano di soppiantare l’egemonia occidentale e per la stessa volonta di una parte
dell’occidente (gli Stati Uniti) di risolvere la crisi della bilancia e del deficit e del debito
accumulato negli anni mediante il prelievo di risorse dagli Stati verso i quali hanno fatto da

garante.

In questa chiave attualmente il ritorno allo Stato appare possibile ma solo in una logica neo-
imperiale, non certo allinterno di una costruzione sovranazionale incompleta come I'UE ove

suonerebbe come fattore di ulteriore frammentazione.

“L’industria e la spada fanno le leggi” — dice Foscolo — e quindi occorrera seguire la dinamica dei
conflitti bellici e delle competizioni economiche per comprendere come la trama di regole otto-

novecentesche delle quali usiamo, andra a modificarsi.

Lo ius gentium per dirla con Foscolo — ossia il diritto che regola i patti fra i popoli - sara il motore

della trasformazione.

Ecco che appare quindi I’idea di Europa, come dimensione di una nuova statualita piu ampia di

quella — ormai angusta per fronteggiare i problemi del presente — meramente nazionale.
La sovranita a questo punto o sara europea 0 non sara.

Naturalmente cio per ora si traduce in un progetto di politica di riarmo che avvenendo a livello
nazionale rischia di ostacolare il processo e di non soddisfare nemmeno le esigenze della difesa

collettiva.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 11 di 23

E se puo dirsi esistente una concordia sulla formula unita nella diversita e poi sulla sua concreta
declinazione che si aprono problemi non di poco momento; del tutto vaga resta la prospettiva di
quale Europa perseguire: Europa fatta da un gruppo ristretto di paesi fondatori o allargata ai
paesi dell’Est, costruita sulle proprie radici ebraico-cristiane o su un concetto di laicita forte
inclusivo degli immigrati, Europa federale o al piu confederale o solamente intergovernativa e
centrata sulla governance, Europa politica che ritorni all’intervento dello Stato nell’economia e
ad una logica di campioni economici europei o nazionali o tecnocratica basata sul rafforzamento
della logica di mercato e di interventi antitrust che potrebbero avere effetti ancora piu sbilanciati
e destabilizzanti nel quadro della nuova competizione fra aree del mondo a fronte dell’assenza di
intervento dell’antitrust americano; Europa protestante o cattolica; nordica o slava o latina;
continentale o insulare; atlantica o mediterranea; la discussione é aperta ma gli eventi si

succedono rapidamente e soccorre la lezione di Paolo Grossi alla fine ex facto oritur ius.
Tanto é appasionante — anche inquietante — ed é tutto in divenire.
Non piu lo ius civile al centro delle dinamiche di cambiamento ma lo ius gentium.

Con il relativo pericolo di caduta del personalismo della nostra Carta fondamentale: le tendenze
demografiche del pianeta e le guerre in corso suonano drammatica svalutazione della vita

umana.

Non le rivoluzioni ma i conflitti — basati sulla industria e sulla spada — per le risorse fra aree geo-
economiche e geo-politiche plasmeranno gli ordinamenti futuri alla ricerca di un nuovo ordine

del mondo e di nuovi equilibri.

Il costituzionalismo irenico ed il diritto mite sembrano al capolinea ma potrebbe trattarsi solo di
una battuta temporanea di arresto in vista di necessarie correzioni; certo il costituzionalismo
come processo storico rivela la sua dipendenza dall’ordine internazionale e con il mutare

dell’ordine geopolitico mette a nudo la sua fragilita (occorrera seguire il dipanarsi degli eventi).
Non é una buona notizia.

Ma é la realta.

4. S. Weil

La forza e al centro della riflessione di Simone Weil che scrive 1’’Iliade o il poema della forza”

sostenendo che il vero eroe, il vero soggetto, il centro dell’Iliade é la forza.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 12 di 23

Possiamo - di fronte alla regressione in atto — dire che non siamo piu in tempi ulissiaci ma in

tempi che impongono — come fece la Weil — di rileggere I'lliade.

La forza che sottomette e il fulcro del poema nel quale I'anima umana - dice la Weil - &
continuamente modificata dai suoi rapporti con la forza, “trascinata, accecata dalla forza di cui

crede di disporre, piegata sotto la costrizione della forza che subisce.

Ed aggiunge: “coloro che avevano sognato che la forza, grazie al progresso, appartenesse oramai
al passato hanno visto in questo poema un documento; coloro che, oggi come un tempo, sanno
discernere la forza al centro di ogni vicenda umana, vi trovano il piu bello, il piu puro degli

specchi”.

La forza fa di chiunque vi sia sottomesso una cosa fino alla trasformazione del corpo in

cadavere.
Ma la Weil nota che la forza che uccide &€ una forma sommaria, grossolana della forza.

Mentre molto piu varia e sorprendente e la forza che non uccide, che sicuramente uccidera, che

forse uccidera, che e soltanto “sospesa sull’essere che ad ogni momento puo uccidere”.

Questa forza muta 'uomo in pietra. La forza cosifica. Trasforma I'uomo in pietra come Niobe

lasciandolo vivo.

Trasforma il diritto costituzionale dall’interno diremmo noi oggi: prevede — sotto 'usbergo dello
stato di emergenza e della minaccia bellica (che risuona foscamente in tutto “1984”) — che si
possa pensare che i servizi segreti contino piu delle diplomazie (vediamo i servizi segreti avviare
trattative di pace) che la polizia sia invocata per il mantenimento dell’ordine ed il P.M sia
marginalizzato a sostenerne le ragioni in giudizio (pure adombrandosi che possa superarsi la
regola costituzionale per cui dispone della polizia giudiziaria), che gli Esecutivi prendano la
scena fino a svuotare il classico equilibrio collegato alla divisione dei poteri, che si verifichino
“sconfinamenti sistemici” dell’economico a detrimento del politico e del politico e dell’economico

a detrimento del mondo culturale.

Passa poi la Weil ad analizzare la morte di Ettore e la scena della sventura di Priamo che induce
alle lacrime anche Achille per arrivare a ricordare che peggiore — rispetto a quella del padre
regale che ha perso il figlio — é la situazione di tanti che — per ’operare della forza - restando vivi
ma a prezzo di diventare “un compromesso fra 'uomo ed il cadavere”, senza il privilegio del

dolore ascoltato, della partecipazione umana, in una sorta di rassegnata passivita.

E la condizione delle masse quando la forza si scatena sul pianeta.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 13 di 23

In nessuna occasione — dice la Weil che ha voluto conoscere la condizione operaia sulla sua pelle

—1lo schiavo ha licenza di esprimere qualcosa, se non cio che pud compiacere il suo padrone.

Solo un sentimento € ammesso I’amore per il padrone. Lo schiavo perde la sua vita interiore. Solo

quando balena la possibilita di mutare destino ne guadagna e ne ritrova un poco.

Tale e 'imperio della forza, potente come quello della natura. Mai come nell’Iliade ¢ stata per la
Weil espressa con altrettanta amarezza la miseria dell’'uomo. Non per gli effetti della forza sul

corpo ma per gli effetti della forza sull’anima.

La forza schiaccia taluni ed inebria gli altri. Chi non ha coraggio né forza non conta nulla in
battaglia nulla nell’assemblea. Tutti tremano quando la forza si manifesta, cosi Agamennone
umilia Achille ma poi piange a sua volta di fronte al rovescio di fortuna dovuto all’abbandono del
campo da parte di Achille. Aiace umanissimo eroe di Cardarelli, nell’Iliade incute terrore ma ne e

a sua volta attraversato.[3]

Tutti sono destinati a subire violenza e dove il pensiero non ha posto non ne hanno né la

giustizia né la prudenza.

Ma il movimento paradossale della forza é nella sua natura germinativa: coloro che usano la
forza non sospettano — dice la Weil - che le conseguenze dei loro atti li faranno piegare a loro

volta.

Vanno al di la della forza perché ignorano che essa e limitata. E quindi si espongono alla

sventura. Questo castigo di rigore geometrico e I'oggetto di meditazione dell’Iliade.
Ubris.
L’Occidente per la Weil ne ha perduto il senso.

L’idea di limite, di misura, di equilibrio (nel che consiste il diritto) noi pensiamo solo che siano
doti del governo della tecnica, ma i Greci pensavano fossero virtu necessarie alla vita per

evitarne eccessi e dannazioni.
Le vittorie sono cose destinate a passare. Il tutto si rivela niente.
La violenza schiaccia quelli che tocca ma i vincitori ed i vinti sono pari nella miseria.

Una costante dignita nella debolezza, un uso moderato della forza sono virtu piu che umane dice

la Weil.

La tentazione dell’eccesso é pressoché irresistibile.


https://www.giustiziainsieme.it/#_ftn3

Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 14 di 23

Le parole ragionevoli nei tempi di odio cadono nel vuoto.
La necessita propria della guerra é terribile, tutt’altra da quella legata alle opere della pace.

La guerra appare allora un giuoco, ma viene un giorno in cui smette di esserlo e si incontra non

la morte ma la sua presenza onnipervasiva; la morte come possibile.

Qui il diritto appare fondato sulla necessita di trattenere la societa dall’onni-pervasivita della

morte diffusa dalla guerra.

Gli uomini non sopportano di avere come avvenire la morte. La debellatio del nemico lascia la
strada ad una nuova aspirazione alla vita. Ma non tutti sentono questa forza che riporta alla vita:

i soldati piu forti sono forze cieche, materie inerti, al pari di inondazioni, venti e bestie feroci.

Il vero scopo delle guerre € la trasformazione delle anime: una proprieta di pietrificazione delle
anime, scatenata nota la Weil — “dalla leggerezza di coloro che maneggiano senza rispetto gli

uomini” fino a darci “un quadro uniforme di orrore”.

Nelle guerre si esalta ’amore, per lo sposo, per il figlio, e ’amicizia fra i combattenti ma si tratta

di amori attraversati da dolori inenarrabili.
E la brutalita della guerra con la distruzione di citta intere non sono fatti mascherati da nulla.

La subordinazione dell’anima alla materia spira nell’lliade. Ed il pericolo di distruzione
perennemente sospeso e la vera epopea dell’Occidente secondo la Weil di cui ’Odissea e solo

un’eccellente imitazione.

I1 pensiero della giustizia illumina il campo di battaglia senza mai intervenirvi e la forza appare
nella sua fredda durezza ed il genio greco torna nello spirito cristiano narrato nel Vangelo con la

storia della Passione (I'Iliade prefigurerebbe qui il cristianesimo).

La Weil conclude con una lezione di realismo che apre alla vita: € possibile amare ed essere

giusti solo se si conosce 'impero della forza e si e capaci di non rispettarlo.

Occorre solo una cosa: la forza d’animo di non mentire e non mentirsi; mai commettere I’errore

di pensarsi sottratti alla miseria umana.

Nulla e al riparo della sorte e proprio per questo mai si deve ammirare la forza, odiare il nemico,

disprezzare chi e soggetto alla sventura.

5. R. Bespaloff



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 15 di 23

Sempre alle origini della tormentata storia della civilizzazione europea troviamo la lettura

dell'Iliade della Bespaloff.

La filosofa e musicista ebrea ucraina (allora parte della Russia poi occupata dai nazisti e rifugiata

in Francia) allieva di Lev Sestov.

Per lei I'Iliade &€ un poema della debolezza ed il suo vero eroe € Ettore figura che apre il saggio

“Sull’lliade”, composto per figure appunto in una galleria che si apre con Ettore.
Dipinto come un uomo, e principe fra gli uomini.

Un uomo consapevole del destino che lo attende (vorremmo che la classe dirigente europea fosse
dotata di questa consapevolezza e non di una sorta di leggerezza simile a quella degli Dei che

nell’lliade manovrano gli umani senza subirne le conseguenze).

Eppure - secondo Bespaloff — Ettore non € un uomo del risentimento, ma nobile in ogni piu

intima fibra.

Cio perché in lui — come é evidente nel rapporto con Andromaca — in lui il coraggio non si

disgiunge mai - anche in guerra — dalla volonta di felicita.

L’lliade come poema della debolezza coraggiosa e della contemplazione della verita della forza
dispiegata, prefigurata certo dalla bellezza di Elena, dalla sua solitudine fra i troiani e dal suo
portamento regale ma anche dagli eserciti in campo visti fra mare ed urbe, come schiere
stupende di armi luccicanti, un attimo prima dello scontro dall’alto dei bastioni della citta
assediata, visti da Elena e Priamo insieme, dalla bellezza e dalla saggezza dunque, che ci fanno

sentire la sublimita della pace un attimo prima della guerra.
Nel Polemos, nel dispiegarsi della forza si affaccia ’Eterno per la Bespaloff.

Questa dialettica paradossale dice molto al giurista sul rapporto fra caos ed ordine, sulle sue

ragioni, sull’eterna alternanza dei regimi e dei Re.

La Bespaloff coglie anche la debolezza di Achille nel pasto notturno e nel pianto con Priamo, eroe
vincitore che si rende conto che gli uomini e lui per primo — Achille il distruttore — vivono tutti

nell’infelicita ed e questa la vera radice dell’'uguaglianza.

E continua verso la fine notando: le crisi che sconvolgono I'individuo non alterano le costanti del

divenire umano.

Solo vengono interpretate diversamente: Omero guarda alla guerra ed ai suoi effetti su tante

figure poetiche e si interessa all’individuo fondando il mondo occidentale, mentre Tolstoj — letto



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 16 di 23

dalla filosofa ucraina — narra della guerra come un movimento storico che coinvolge le masse e
travolge gli individui facendo loro scoprire la bellezza dell’'Uno (Pierre Bezuchov) cosi

restituendo la storia europea ad Oriente.

“La storia — per Bespaloff — continua ad essere un’intricata sequenza di catastrofi e tregue, di

questioni poste, risolte o eluse in via provvisoria.

Eppure 'uomo che ha provato lo sconforto dell’impotenza assoluta ed e sopravvissuto a questa

esperienza non si rassegna a vivere come se nulla fosse accaduto.
Tenta di continuare ad usare le risorse supreme che gli ha rivelato la disperazione.

Cerca di integrare nella durata quella fugace intensita, di catturare nella ripetizione una

spontaneita ingovernabile.”

Si tratta proprio di questo.

6. W. Benjamin

Un altro pensatore che ha avuto molto chiaro il rapporto fra diritto e forza e stato Walter
Benjamin nel suo “Per la critica della violenza” (nelle einaudiane opere complete si trova nel

volume I).

In breve: per Benjamin la violenza € elemento sempre connesso al diritto, pur dispiegarsi di
mezzi violenti nella lotta darwiniana per la sopravvivenza che fa passare cio che & adeguato a
fini naturali come giuridicamente legittimo; ovvero puro strumento variamente giustificato per
fini giusti nelle concezioni giusnaturalistiche (legate alla teorica della guerra giusta); ovvero
violenza monopolizzata dall’ordine del diritto quando e la violenza di Stato con conseguente
spoliazione della persona nel suo diritto a perseguire fini naturali di giustizia con la violenza; la
violenza e sempre qualcosa che tende a porre (nella violenza rivoluzionaria) o a conservare il

diritto (nell’attivita di polizia come nella pena di morte).

Se la violenza non é potere che pone o conserva il diritto rinuncia da sé per Benjamin ad ogni

validita.
La dinamica della violenza é costitutiva del diritto. Il diritto € costituito dalla violenza.

Cio finisce — dice Benjamin - per porre il diritto in una luce equivoca.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 17 di 23

Non solo la violenza partecipa alla problematicita del diritto ossia tenta di giustificarsi in
documenti giuridici o burocratici (anche quando progetta la soluzione finale ci viene fatto di
osservare) ma il diritto tutto intero finisce per apparire in una luce morale cosi equivoca che -
dice Benjamin - ci si chiede “se alla fine per comporre interessi non possa farsi altro in definitiva

che ricorrere alla violenza”.

Anche quando il diritto viene fondato pacificamente e consensualmente dopo un confitto
composto dai soggetti che lo hanno vissuto, la violenza permane sottostante per tutti i casi di

violazione del contratto su cui la pace si fonda.

Il diritto si risolve senza mediazione nella violenza; la violenza e la forza sono niente altro che il

diritto nuovo che sta affrontando le doglie del parto.

La violenza pone il diritto lo crea ma la creazione del diritto non depone la violenza la trasforma

in potere.

Alla fine non ¢ la ragione che decide della giustizia dei fini e dei mezzi ma la violenza e la forza,
anche quella democratica della maggioranza (e su questo si legga G. Zagrebelsky, “Principi e
voti”, Torino 2005 ove si evidenzia la differenza fra il deliberare politico soggetto alla decisione
anche immotivata del conteggio della maggioranza e la decisione giudiziaria legata all’etica

dell’argomentazione).

I1 populismo complica il quadro con il frequente ricorso al complottismo, alla delegittimazione
dell’avversario, alla continua denuncia di brogli, all’'uso della violenza per contestare i risultati
elettorali, all’insulto continuativo: tutti fenomeni che segnano il tramonto della ragione
comunicativa habermasiana travisata ed abbandonata tuttavia si badi bene anche dal
politicamente corretto che vuole sanzionare amministrativamente o penalmente il linguaggio

ritenuto non canonico.

La violenza mitica esemplare nel caso di Niobe o di Prometeo diviene violenza divina
nell’apocalisse che tutto cancella travolgendo una intera societa per rifondarla (nella concezione
biblica).

7. G. Anders

Passiamo ora a Guinther Anders (“Opinioni di un eretico”, Roma Napoli, 1991).



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 18 di 23

Anders e stato un ambientalista ante litteram ed ha sposato — dopo l'uso delle atomiche — una
prospettiva radicalmente pacifista per la tabuizzazione della guerra (con gli argomenti usati

anche da Einstein).
Hiroshima fu per lui una frattura nella storia umana.

I1 giorno a partire dal quale 'umanita era divenuta in grado di autodistruggersi seguito dalla

seconda bomba come lui disse “I’assolutamente inescusabile Nagasaki”.

Egli ci parla della nostra cecita davanti all’apocalisse — termine dvenuto stucchevole perché egli
dice, usato da retorica pacifista — e dice I'immoralita o colpa che caratterizzano la condizione
umana del nostro tempo non risiedono nella sensualita, nell’infedelta e nemmeno nella disonesta

o nella dissolutezza o nello sfruttamento ma nella mancanza di fantasia.
In un difetto di immaginazione.

La nostra percezione non ¢é all’altezza di quel che produciamo.

Questo puo perderci.

Il rimedio é lo stimolo alla fantasia.

L’uomo di oggi puod causare mostruosi genocidi per mancanza di fantasia.

Siamo immersi nella tecnica che permette cose moralmente aberranti che noi compiamo da

“colpevoli innocenti”.

Oggi — lui dice - 'industria non produce armi per le guerre ma guerre per le armi (I’offerta crea
la domanda). Ha bisogno della guerra per dare uno shocco ai suoi prodotti, la divisione del
mondo in Stati — di dimensioni imperiali — rende il quadro davvero complesso. Le armi sono
prodotti ideali perché devono essere sostituite dopo l'uso quindi le politiche di riarmo hanno

effetti benefici sul PIL.

Quando si verificano fenomeni troppo grandi perché I'ordinaria mente umana possa afferrarli

allora si entra nell’ambito del sovraliminale che induce solo mutismo.
Su questo silenzio fermiamoci.

Rivolgiamo il pensiero ai sopravvissuti al lancio delle atomiche proviamo ad immaginare ’orrore
nei loro sogni e chiediamoci se non sia l'ora di tabuizzare in forme nuove la guerra — quella

atomica di cui dovrebbe non potersi parlare mai.



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 19 di 23

Il ripudio della guerra e della violenza di cui all’art. 11 Cost. é riuscito solo in parte perché era
proceduralmente eludibile da decisioni internazionali di segno diverso ossia ripudio non
assoluto ma come legato solo alla guerra come strumento di soluzione delle controversie

internazionali.
I1 monopolio della forza é stato imbrigliato nel’ONU.

La sua crisi sara volta a costruire un nuovo ordine — speriamo piu avanzato e che nasca senza
troppi dolorosi travagli — all’interno del quale dovrebbe trovare spazio la tabuizzazione delle

armi atomiche.

8. Conclusione in cui si dichiara un certo amore per I'ironia di Erasmo rispetto al nudo pur

ammirevole realismo razionale di Machiavelli

L’autore di questo scritto consiglia di continuare a leggere “L’Educazione del Principe cristiano”

insieme al “Principe di Machiavelli”.

Erasmo l’autore dell’”’Elogio della Follia”, era realista non certo utopista anche se era amico di

Tommaso Moro.

La follia produce le guerre, che sono «origine e campo delle imprese piu lodate», affidate non a
caso a «parassiti, ruffiani, briganti, sicari, contadini, imbecilli, indebitati e simile feccia umanav,
certamente non ai filosofi e ai cosiddetti sapienti, che se mettono mano agli affari di Stato
combinano solo danni, e sono inabili anche alle piu modeste funzioni della vita quotidiana. Per
governare occorre invece ingannare il popolo, lusingarlo per acquisirne il favore, essere spinto
da quella follia che é I'amore di sé, della fama e della gloria che ci fa abbandonare ogni timidezza

e ciinduce all'azione.

A guardar bene, la vita € una commedia dove ciascuno recita una sua parte, e non e bene
strappare la maschera agli attori che stanno recitando: «tutta la vita non ha alcuna consistenza
ma, tant'e, questa commedia non puo essere rappresentata altrimenti», e il saggio che volesse
mostrare l'autentica realta delle cose farebbe la figura dell'insensato. L'uomo veramente
prudente non deve «aspirare a una saggezza superiore alla propria sorte, ma fare buon viso
all'andazzo generale e partecipare alle debolezze umane. Si dira che questa é follia. Non lo

neghero, purché si conceda che tale é la vita, la commedia della vita che stiamo recitando».

Erasmo accenna poi alle follie di diverse categorie di persone: i cacciatori, gli alchimisti, che

sprecano tempo e denaro, e come loro i giocatori d'azzardo, mentre al contrario, coloro che



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 20 di 23

propalano «miracoli e favolette di prodigi» hanno per scopo di «cavar quattrini, come usano
principalmente preti e predicatori popolari». Ci sono poi i superstiziosi, quelli che recitano ogni
giorno i salmi penitenziali, e quelli che attribuiscono a ciascun santo una particolare virtu
protettrice. Del resto, questi vaneggiamenti sono autorizzati e alimentati dai sacerdoti, i quali

«sanno che questa € una piccola fonte di guadagno che non finisce mai».

C'e poi la follia dei nobili, che si vantano dei loro antenati ma che non differiscono «dall'ultimo
mozzo di stalla», quella dei commercianti, che benché esercitino «la piu ignobile delle professioni
e nella maniera piu ignobile», si considerano gli uomini piu importanti del mondo, come i
grammatici, «<sempre affamati, sempre ripugnanti», che «marciscono nel fetore e nella sozzura».
I poeti credono di acquistare fama immortale, ma non fanno altro che «accarezzare le orecchie di
qualunque babbeo con ciance e favolette da ridere». Ci sono poi gli scrittori, i piu seri dei quali,
mai soddisfatti dell'opera loro, perdono la salute e la vista senza compenso, mentre gli altri
sanno che piu scriveranno sciocchezze maggior successo avranno, come i plagiari, che si gloriano
di una fama usurpata. Facendo la satira degli studiosi e degli scrittori, Erasmo giunge di fatto a
burlarsi di se stesso, rivelando pero in tal modo come sia difficile prendere completamente sul

serio la sua Follia.

Tra gli eruditi, i giuristi formano migliaia di leggi «poco importa se a proposito o a sproposito» e
poi ammucchiano cose su cose per rendere piu difficili gli studi legali. I retori e i sofisti
battagliano su «questioni di lana caprina» e si azzuffano su qualsiasi argomento «armati di tre
sillogismi». I filosofi poi, benché non sappiano nulla, fanno professione di sapere tutto e «van
gridando dovunque che essi vedono le idee, gli universalj, le forme separate, la materia prima, le

quiddita e le ecceita».

Stupenda lezione di ironia e di senso del limite, fatta da un uomo mite e non violento, animato da

una profonda fede, vissuto nei torbidi del mundus furiosus.

Non smettiamo di leggerla, dalla vita interiore si ricostruira, attraverso il dolore, il mondo

ordinato che non abbiamo saputo conservare.

[1] Su Radbruch si osserva: “Iordinamento “indegno” impiega — per quanto a fini osceni -
esattamente lo stesso strumentario giuridico degli ordinamenti “degni” (e dunque non se ne
differenzia per profili formali). Lo & perché l'interferenza di valutazioni morali nell’operazione
di qualificazione giuridica di un ordinamento si presta agli abusi piu discutibili (I’accusa di
indegnita potrebbe essere rivolta da un pensiero totalitario o fondamentalista agli ordinamenti

liberal-democratici con la medesima convinzione con cui Radbruch scaglio il proprio anatema


https://www.giustiziainsieme.it/#_ftnref1

Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 21 di 23

contro il nazismo)”.

[2] Anche nel fine dialogo intrattenuto con il Presidente Arzillo.
[3] Sempre obliasti, Ajace Telamonio,
ogni prudenza in guerra, ogni preghiera.
Mai non pensasti ad invocar l'aiuto
d'una benigna Dea

che ingigantir potesse le tue forze

o sottrarti sollecita al nemico.

Non avevi una madre

da impietosir 1'Olimpo al tuo destino,
discretissimo eroe.

E a te non fu dato

compiere imprese stupende e gratuite,
atterrar Marte od Ettore,

o d'Afrodite il mignolo ferire,

bensi il combattimento orrido, immane,
fra soverchianti avversari,

in giorni che non s'ama ricordare.

Ogni volte che Giove era crucciato
contro gli Achei,

a te scendere in campo,

degna prole di Sisifo,

rampollo di Titani.

Quando Marte furioso conduceva

le falangi troiane


https://www.giustiziainsieme.it/#_ftnref2
https://www.giustiziainsieme.it/#_ftnref3

Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 22 di 23

ad incendiar le navi,

tu le salvasti e Teucro.

Erila gran riserva

nel pericolo estremo,

la resistenza, il muro, la fortezza.

Ti accoglieva ogni sera

la disadorna tenda

senza profumi

ne amorose schiave.

La, presso il mare,

dormivi un sonno animalmente duro.
Primo fra i tuoi,

fra quanti eroi convennero sotto Ilio
non secondo a nessuno.

Ma veramente solo

ed unico tu fosti

nella sventura.

Nessun Dio ti protesse,

niuna gloria t'arrise incontrastata,
ti fu solo di scorta il tuo valore,

o fante antico.

E i Greci ti negarono quel premio

a cui tu ambivi:

I'armi d'Achille. Un maestro d'inganni

te le strappo. Ma in mare



Il diritto della forza e le forze della storia. Libere meditazioni sullo stato nascente di nuove... Pagina 23 di 23

costui le perse. E il flutto pietoso,
il mutevole flutto, piu sagace
dell'umano giudizio, piu costante
della fortuna,

sul tuo tumulo alfine le depose.
Pace all'anima tua

infera, Ajace.

Immagine: Pietro Liberi, Allegoria della Forza prigioniera, olio su tela, XVII secolo, Pinacoteca

Egidio Martini, Venezia.



