AN

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto e societa

Quale giustizia

di Massimo CacciariMarco Dell'Utri

8 febbraio 2025

Sommario:

Quale giustizia

Dialogo tra Marco Dell'Utri e Massimo Cacciari gia pubblicato su Questa Rivista formato cartaceo,

n.1, anno 2009.

Poco piu di dieci anni fa, Mario Barcellona affidava alle pagine della ‘Trimestrale’ di diritto e
procedura civile una sua relazione, tenuta ad Harvard, sull’idea del sociale nella teoria del diritto

privato.

L’occasione forniva a B. I’opportunita di misurare, sul piano dell’epistemologia e del metodo, gli
esiti di due importanti stagioni della storia delle idee del secondo Novecento condotte
sull’incidenza ‘giuridica’ delle dinamiche sociali: vicende contrassegnate con l’allusione al

solidarismo giudiziale (anni ‘60) e al c.d. uso alternativo del diritto (anni ‘70).


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/massimo-cacciari
https://www.giustiziainsieme.it/autori/marco-dell-utri

Quale giustizia Pagina2di 9

Nel giudizio di B. — in larga misura condivisibile —, 1a dove I’esperienza del solidarismo giudiziale
era stata condotta, e s’era venuta esaurendo, nell’esercizio di un piu maturo impegno di
interpretazione dei dati positivi (in chiave evolutiva) alla luce dei principi costituzionali (e in tal
senso in un quadro di sostanziale continuita metodologica con l’attitudine positivistica della
tradizione), la proposta dell’'uso alternativo del diritto aveva viceversa sollecitato I'operatore
giuridico (il giudice in primo luogo) a farsi piuttosto ‘interprete della societd’, alla ricerca dei
modi e delle direzioni (per lo piu lette secondo la chiave del conflitto di classe) attraverso cui la

societa e la sua coscienza vivono le proprie trasformazioni.

L’esperienza delle due stagioni (largamente superate e per alcuni versi da ritenersi fallite) si e
tuttavia positivamente tradotta (come un paradossale lascito) in una sorta di maturazione
culturale del giurista-giudice contemporaneo, misurabile attraverso ’accresciuta sensibilita per
la dimensione ‘particolare’ (il rapporto, il gruppo, il contesto sociale) in cui la decisione concreta
e destinata a incidere: una sorta di giustizia ‘orientata al caso’, dove dato positivo e dimensione

normativa della realta sociale giocano un ruolo di mutua interazione e di reciproci rimandi.

L’idea di un’interpretazione giudiziale ‘orientata al caso’ — secondo la formula che ripudia la
persistente validita dell’astrazione moderna del ‘Soggetto Universale’, per riscoprire la specifica
diversita di individui, gruppi o minoranze che, in ragione della particolarita delle culture di
appartenenza, invocano il godimento di diritti e libertad ‘particolari’ (donne, minori, anziani,
malati, omosessuali, immigrati, minoranze etniche o linguistiche, etc.) - ripropone
I'interrogativo, che ancora anima le divisioni e gli aperti dissensi del dibattito contemporaneo, se
possa ritenersi ancora accettabile, nelle societd multiculturali, il modello tradizionale e
autoritativo di giudice, o se, invece — respinta I’idea della generale condivisione delle norme, dei
valori e dei principi dell’ordinamento giuridico, o del comune consenso sulle procedure
decisionali —, non si ponga piuttosto il problema, del tutto inedito nei nostri sistemi,

dell’accettazione ‘sociale’ della sentenza.

Il dibattito che indugia tra °‘giustificazione della validita delle norme’ e ‘giustificazione
dell’applicazione della norma al caso concreto’, invita propriamente a guardare al di la del
consenso astrattamente tributato alle norme all’atto della relativa approvazione formale, per
sottolineare l’'opportunita di ricorrere, al momento della loro applicazione, allo svolgimento di
considerazioni aggiuntive e ulteriori, che sappiano confermarne I’adeguatezza rispetto al caso, in
conformita al modo in cui la fattispecie (ossia il ‘frammento’ dell’esperienza di vita condotto

all’esame del giudice) e stata definita dalle stesse parti.



Quale giustizia Pagina3di 9

Si rivela, da questo punto di vista, la decisivita, in sede applicativa, dell’eguale accesso di tutti gli
interessi che, in forza di una propria interpretazione della situazione, siano in grado di
richiamarsi a motivi validi, ossia a ‘letture’ coerenti di norme valide, al fine di pervenire a
un’interpretazione della ‘situazione comunemente condivisa’ che, sola, varrebbe a dotare di

adeguata giustificazione la decisione assunta, al cospetto delle parti e della societa pluralista.

Il discorso che accenna alla dimensione ‘democratica’ e ‘partecipata’ della vita del processo
esercita un fascino non agevolmente eludibile, nella misura in cui chiama in causa il ruolo
‘attivo’ dei protagonisti della vita sociale, nella prospettiva di fondo di un modello di ‘giustizia

conciliativa’ alternativo a quelli della tradizione.

E sufficiente solo un richiamo, in questa sede, alle riletture, secondo la chiave della giustizia
‘riconciliativa’, dei testi della tragedia greca (di Antigone, in primo luogo), delle antiche tradizioni
ebraiche, ed in particolare della procedura del ryb, ossia dello scontro il cui scopo non e la
punizione del colpevole ma il componimento della controversia attraverso il riconoscimento del
torto compiuto, il perdono e quindi la riconciliazione e la pace. E 'umanita dell’avversario che si
cerca di toccare e su cui si intende influire. L’obiettivo non e dunque la giustizia retributiva
(ossia il ripianamento del torto con una sanzione equivalente) quanto il ristabilimento di una
comunanza, incrinata o infranta dal torto commesso e subito. E, infine, la traccia e lo spirito dell’
ubuntu africano tradizionale, orientato alla riconciliazione, alla reciproca accettazione, al
riconoscimento dell’'umanita delle persone, per farla riemergere quando questa € umiliata dal

crimine non solo patito ma anche commesso.

E tuttavia, il percorso ‘obbligato’ che conduce alla soluzione dei conflitti — e quindi il suo
affidamento all’esame e alla decisione del giudice, come ancora si addice all’essenza delle nostre
culture - rivela, in tutta la sua evidenza, la delicatezza del ruolo cui e chiamato colui al quale e
rimesso il compito di distinguere il difficile confine — che € poi la sostanza del conflitto — tra

lortodossia e I’eresia, tra le vie esili della verita e le oscure inquietudini dell’errore.

Muovendo da tali premesse, quella che con maggiore evidenza si affaccia, nella prospettiva piu
larga della pagina dello storico del diritto, € la definitiva riformulazione, in chiave

contemporanea, dei rapporti tra diritto e morale.

All’antico interdetto imposto al giurista — ritenuto per definizione ‘estraneo’ al discorso del
filosofo, dello storico o, in generale, dello studioso delle ‘scienze umane’ —, va sostituendosi la
sollecitazione a guardare, all’esercizio delle prerogative private, tanto alla luce delle norme

positive dello stato, quanto (e piu ancora) nella prospettiva di una legittimita che si radica e si



Quale giustizia Pagina4di 9

conferma nella positivita del costume sociale o di complessi di regole morali d’indole particolare.

A fronte di modi nuovi e diversi di vivere i valori positivi della Costituzione (nel che conviene
scorgere la sostanza autentica della sua storicita, piu ancora che nella contingente proliferazione
di pretesi ‘nuovi diritti’), il criterio che sembra presiedere ai rapporti tra ’ordinamento statale e
gli ordinamenti sociali minori appare strutturarsi secondo il senso o la funzione storicamente
assolta dal principio tradizionale del sistema del diritto internazionale privato, ossia dalla
nozione dell’ordine pubblico, come sintesi dei principi e dei valori essenziali del sistema, assunto
come limite di commensurabilita tra valori che appartengono a ordinamenti diversamente

distribuiti nello spazio.

Risale a pochi mesi fa, del resto, la pronuncia di una nostra Corte di merito, diretta a rendere
esecutiva nel nostro sistema la decisione di un giudice inglese, incline a riconoscere la liceita e la
meritevolezza — e quindi gli effetti sul piano dei rapporti parentali — dell’accordo gratuito di
maternita surrogata (che la legge italiana espressamente ripudia), muovendo dalla piu larga
dimensione assiologica dell’ordine pubblico internazionale quale criterio ultimo di misurazione
del grado di compatibilita tra ordinamenti neppure cosi lontani dal punto di vista storico-

culturale.

La nozione della ‘dignita umana’, che la riflessione degli storici e dei filosofi del diritto restituisce
all’operatore pratico, va progressivamente perdendo quei caratteri di unitarieta e universalita
propri della cultura medioevale e moderna, legati alla dimensione creaturale della persona o alla

riflessione sui diritti fondamentali secondo la tradizione giusnaturalistica.

Cio che offende e ferisce la dignita umana viene oggi pit comunemente riconosciuto in tutto
quanto rende la persona un oggetto o uno strumento nelle mani altrui (persone, ideologie o
culture dominanti che siano); in cio che, sul piano dei rapporti tra le persone, svilisce o tradisce il
senso dell’autorappresentazione che ciascuno intende dare di sé; cido che ostacola (fuori dalla
supposta dimensione universale della Dignita) la costruzione di una dignita concreta e
irripetibile di ciascun individuo, la dignita del ‘senso’ che nessuno ha il diritto di imporre, nei

limiti del reciproco riconoscimento.

“Questo non € una pipa” si affrettava a denunciare René Magritte nel suo dipinto dedicato a ‘I
due misteri’. La provocazione artistica — finemente raccolta dal genio di Michel Foucault -
chiamava lo spettatore a misurarsi con la rottura di una tradizione plurisecolare; con la
negazione del principio cardine della pittura classica ferma all’indissolubile legame tra

verosimiglianza e rappresentazione, tra segno e cosa. Il ribaltamento di quel principio valeva a



Quale giustizia Pagina5di 9

riaffermare la liberazione della pittura dalla dittatura (e quindi dalla ‘violenza’) del verosimile e

di una supposta realta oggettiva di cui ’'opera varrebbe a costituire la supina imitazione.

La ‘liberazione’ del diritto da quel genere di violenza (che e poi la violenza del potere) sta
propriamente — per dirla con le parole di Gianni Vattimo - nell’esercizio dell’attivita
interpretativa. L’interpretazione attraverso I’applicazione della legge sara priva di violenza (ossia
senza imposizione diforza non negoziata) la dove - lungi dal rivelare apertamente detta

violenza, o coprirla con aggiustamenti ad hoc — sappia ridurla progressivamente.

In questo senso é possibile parlare di progresso perché é attraverso l’accumulazione delle
interpretazioni e il rimandarsi di esse, in modo da corroborare sempre meglio la soluzione di
singoli casi (con l'accumulo di precedenti, conferme, applicazioni che ampliano, chiarificano,
eccetera), che la violenza originaria viene effettivamente consumata. L’esperienza del diritto, che
si sostanzia nella formalizzazione delle leggi (da intendere ermeneuticamente come il

‘monumento’, la ‘stipulazione’, la ‘sostanzialita’ della trasmissione storica) e nei sistemi
istituzionali che le interpretano ed applicano, amministrando la giustizia, diviene cosi esperienza
di consumazione dell’origine, non quindi mera rammemorazione o mascheramento dei suoi tratti

violenti.

La giustizia che linterpretazione conferisce al diritto non riguarda né la verita metafisica
dell’infondatezza svelata, né la menzogna pietosa dell’affabulazione. Piu specificamente, I’
interpretazione — come applicazione che indebolisce la violenza dell’origine, che ne consuma le

pretese di perentorieta e di definitivita, smentendone la maschera sacrale — fa giustizia del diritto

La ricchezza culturale implicata dalla circolarita ermeneutica dell’interpretazione e
dall’attitudine pluralista del c.d. ‘diritto mite’ (o, se si preferisce, filosoficamente ‘debole’), pone
quindi, in termini non piu rimandabili, il tema della formazione del giurista-giudice, non piu
confinabile all’acquisizione di una competenza ‘tecnica’ di conoscenza e di capacita di gestione
interpretativa delle norme positive, bensi aperta all’acquisizione della coscienza del diritto come
prodotto eminentemente culturale, ossia della sua sostanziale indole simbolica, al pari di ogni

altra espressione concreta di elaborazione sociale di ‘senso’.

In questo quadro, la formazione accademica italiana (che, al pari di quella continentale, sconta
sul tema un sensibile ritardo culturale rispetto all’esperienza anglo-americana) si € venuta
aprendo all’analisi e allo studio comparato del diritto e della letteratura, cosi come del cinema o

del teatro (come laboratori etico-morali), ossia all’esame (fuori da ogni inopportuna digressione



Quale giustizia Pagina6di 9

su presunti divertissement di giuristi raffinati) della dimensione culturale del diritto, in cui la
‘cultura’, secondo la proposta definitoria di Clifford Geertz, viene intesa come documento agito,
coincidente con cio che viene detto attraverso le azioni sociali, ed in cui le strutture di senso
appaiono inseparabili dai flussi di comportamento, a loro volta destinati a contrassegnare la
realta sociale come con-testo di continua rappresentazione, interpretazione e costruzione da

parte dei soggetti.

Al pari di ogni altro testo letterario (o piu genericamente culturale), conviene ribadire come il
diritto sia parte integrante di questo ordine simbolico con-testuale, 1a dove contribuisce a

strutturare la formulazione dell’identita collettiva, a guidare I'interpretazione e la trasmissione
del sapere e della cultura sociale, a riconfigurare il tempo dell’esperienza, attraverso

l'ordinazione del tempo vissuto e le progettazioni possibili di quello a venire.

Chiamare il giudice a rendersi consapevole di tutto questo, significa avviare il difficile compito di
controllare come si addica, allo studio e all’applicazione del diritto — per il coinvolgimento
culturale che ne connota l’esercizio e le responsabilita che ne discendono - la relativa
attribuzione a soggetti rispetto ai quali parrebbe desiderabile ritrovare, quanto non
opportunamente reclamare, una vocazione ed un impegno intellettuale non occasionali, né

distratti.

Marco Dell'Utri

E semplice pensare alla “giustizia” in forme gnostico-dualistiche come dea abscondita,

assolutamente straniera in questo mondo, astrattamente altra ogni misura di diritto positivo. E
altrettanto semplice e ridurla a idea regolativa, in base alla quale orientare i comportamenti
storicamente concreti del legislatore e del giudice che quelle leggi dovrebbe “applicare” (non
occorre particolare scienza ermeneutica per sapere che ogni interpretazione & “produzione” e
trasformazione normativa). In quest’ultimo senso intende “giustizia” ’opinare comune: come un
Fine inattingibile in sé, ma che nonostante questo dovrebbe essere in grado di dar forma ad atti e
pratiche determinati. L’aporia e evidente: se questa idea e immanente al’amministrazione del
diritto, dovra essere ogni volta dimostrabile il suo nesso alla fattispecie giudicata, e il suo Valore
consistera alla fine nel suo effettuale valere; se, invece, nessun atto e in grado di comprehendere
in sé la sua infinita Potenza, tale Potenza rimarra appunto sempre un Possibile “fantasma”. E
un’aporia propriamente teologica: dall’'Uno della Giustizia non possono ricavarsi che per saltus i

Molti uno degli ordinamenti concreti e I'universale dissomiglianza dei pronunciamenti; oppure



Quale giustizia Pagina7di 9

dell’'Uno non si fa che il principio ordinatore immanente in ciascuno, “ci0” che ciascuno € nella

sua essenza, e cioeé null’altro che se stesso.

Per procedere oltre I’aporia sara, allora, forse necessario superare l'idea di Giustizia come
Principio universale di ordine, sostanza unitaria ed effettualmente predicabile di ogni giuris-
dizione. La classica Dike esprimeva in fondo una tale idea: I’evidente unita dei cicli e dei ricorsi
ordinanti il movimento degli astri, “dei visibili”, il grande Numero abbracciante in sé tutti i Ritmi
celesti, doveva trovare la propria immagine, il proprio eikon, sub-lunare, nell’organizzazione del

molteplice, diversificato, conflittuale inter-esse della polis.

Giustizia, dunque, come suprema concordia o armonia tra distinti, che soltanto “risolvendosi” in
essa danno vita a un Cosmo. Giustizia come superamento dell’idiotismo” degli enti particolari,
che riconoscono di essere solo in quanto elementi dell’intero. Ma chi potra dettare il Numero di
una tale armonia? chi sara il “nocchiero” e in base a quale idea, a quale Fine ridurra al suo Uno
le rotte e le orbite dei molti? Dike punisce coloro che non stanno ai suoi Ritmi, coloro che si
ergono a pre-potenti rispetto al suo Logos, ma non pu0 mettere a tacere la domanda sulla
provenienza, sul fondamento, sulla legittimita del proprio stesso Ordine. E non appena questa
domanda si impone, prende voce, anche come nuda interrogazione, l'unita & spezzata per

sempre.

Dal punto di vista della cosmica Dike e percio “ingiusto” chi si fa-parte, chi si sottrae all’Intero,
chi presume di essere auto-nomos. Forse, nello stesso termine “legge” risuona questo appello ad
una superiore unita, all’istanza ultima del “raccogliere” in Uno i distinti. Ma siamo davvero certi

che e inevitabile pensare la Giustizia in questa prospettiva, secondo questo orientamento?

E se Giustizia, invece che energia centripeta, principio supremo ordinatore, che, come tale, lo
abbiamo visto, minaccia ogni volta di risolversi nell’Ineffabile, o, all’opposto, in mera retorica,
significasse la volonta di rendere a ciascuno il suo? Se Giustizia fosse un termine, per cosi dire,
estro-verso, indicante come suprema esigenza la piena soddisfazione della “legge individuale”?
Che significa “legge individuale”? Che le misure individuali di felicita, o anche semplicemente di
eudaimonia, non si lasciano collocare in un’unica scala gerarchica. Nessun “giudice” potra mai
stabilire quanto valga per me un determinato bene e quanto mi sia costato acquisirlo. Nessun

Principio puo stabilire che cosa io intenda o percepisca per riconoscimento del mio valore.

Glustizia appare, allora, come l'idea che proprio attraverso il mutuo, giusto riconoscimento
reciproco del valore di ciascuno possa costituirsi I'insieme, la communitas: quella dimensione

comune che, proprio perché tale, a nessuno appartiene, e che, per la medesima ragione,



Quale giustizia Pagina8di 9

custodisce in sé e difende il proprio di ciascuno.

Nel termine nomos non e forse proprio in questo senso che puo essere pensato il rapporto a Dike?
Nomos e assegnare la parte, articolare il tutto in parti dotati di valore proprio, responsabilizzare

ciascuno alla propria parte.

Questo opera il nomos: suddivide, distingue, analizza in modo che a ogni individuo
corrispondano responsabilita precise in base al suo carattere-daimon. 11 “divino” (daimon) di
ciascuno e precisamente la parte che gli e stata assegnata (daiomai) e che ne contraddistingue il
carattere specifico. “Divino” e I'individuo perfettamente-nella-sua-parte, e non l'individuo che si e
“superato” in una Luce universale, nel Lichtwesen a suo tempo criticato da Hegel, dove proprio la
sua “legge individuale” verrebbe annullata. Giustizia apparirebbe, allora, la capacita di

corrispondere all’esigenza di soddisfazione e riconoscimento che I'individuo esprime.

Ma l'individuo esattamente in quanto tale. E cioé compreso come parte che di per sé non puo
pretendere di farsi tutto o di “impadronirsi” della communitas. La “legge individuale” indica
I'opposto di un farsi-legge dell’individuo; essa dice che nell’individuo si esprime una “legge”,
quella appunto per cui nessuna misura individuale di felicita puo valere come Principio
universale. L’universale dell’individuo consiste nel suo non-essere universale e nell’esigere, per
questo, riconoscimento e soddisfazione nella sua individualita. Giustizia € corrispondere a
questo: “affidare” ad ognuno la sua parte, per la quale possa trovare come individuo piena
soddisfazione, e ricondurlo a tale parte (Dike-Nemesi di nuovo!) non appena, tradendo se stesso,

voglia imporre ad altri la propria misura.

E evidente come nessuna legge positiva, nessun diritto potrebbe esaurire in sé questa idea di
Giustizia. La legge positiva, nella sua storicita, non appare, in questo quadro, che I'insieme delle
norme miranti al riconoscimento dei diritti di ciascuno, precisamente nei limiti che la “legge
individuale” prescrive. Ma nessuna legge potra mai eliminare il pericolo della volonta
individuale di ergersi a “universale”. Il diritto “arbitra” il campo o la scena o l’'agora dove

“giocano” le distinte volonta di riconoscimento e soddisfazione.

Ma un tale diritto avrebbe profondamente a che fare con I’etymon, il significato radicale, del
nomos collegato a Giustizia, poiché esso rappresenterebbe il ministro di quella idea
dell’addivenire dell’individuo alla piena soddisfazione di sé, proprio nel suo essere tale, non nel
sussumere in sé l'altro o nel volerlo con-vincere. Diritto & ministerium, da minus; quello della

Giustizia e il vero magisterium, da magis.



Quale giustizia Pagina9di 9

Potremmo dire, in questo senso, che la Giustizia non giudica. Il giudizio spetta al ministerium,
sulla base di valutazioni e situazioni storicamente determinate. E giudizio € sempre espressione
di un punto di vista. Ma che la prospettiva del giudizio si interpreti come “incarnazione” di una
Giustizia a sua volta giudicante dall’alto di principi e assiomi universalmente definiti, o che
invece essa si intenda come garanzia dell’apertura alla eu-topia di una communitas fondata sulla
“legge individuale”, mette in gioco una scelta, una decisione radicale. E io ritengo che nell’epoca
attuale, di fronte alla sfida del “conflitto” tra civilta, della costruzione di societa multi-etniche e
multi-religiose, solo quest’ultima prospettiva, nella sua apparente eu-topicita, sia quella davvero

praticabile e realistica.
Massimo Cacciari

Immagine: Jacobello del Fiore, Trittico della Gilustizia, tempera su tavola, 1421, Gallerie

dell'Accademia, Venezia.



