A%

GIUSTIZIA INSIEME

Cultura e societa

...E se morisse l'utopia!

di Licia Fierro

9 novembre 2024

Sommario:

...E se morisse I'utopia!
di Licia Fierro

Il termine utopia letteralmente equivale a “NON LUOGO” (ou topos) e fu inventato in eta
moderna da Tommaso Moro, il quale se ne servi per indicare e descrivere un’isola immaginaria,
appunto Utopia, il luogo che non c’é. Nell’isola che Moro tratteggia gli uomini sono felici perché
vivono in pace in una comunita tollerante, dove tutto & improntato sui valori del bene e della
giustizia, dove nessuno soffre la fame e percio non esistono I’invidia e la prevaricazione. Quando
Moro sottolinea I’assetto istituzionale di Utopia come repubblica aristocratica egli riconosce
esplicitamente come punto di riferimento la Repubblica di Platone, il testo originario cui tutti
gli utopisti hanno attinto per costruire modelli ideali di Stato. C’¢ da dire che Platone era
convinto che lo Stato ideale e perfetto non & mai esistito, forse non esistera mai e tuttavia e
necessario inseguirlo, tendere ad esso, guardare la realta non sub specie temporis ma sub

specie aeternitatis. Quest’idea della perfettibilita ¢ connaturata alla letteratura utopica


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/cultura-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/licia-fierro

...E se morisse I'utopia! Pagina2di 3

quasi in tutti i tempi. E se in alcuni momenti della storia sono risultate prevalenti le trattazioni
esclusivamente teoriche, costruite dagli addetti ai lavori senza immediate finalita pratiche, € pur
vero che gia a partire dalla meta del ‘700 con l'affermarsi della concezione progressista della
storia, I'utopia assume la valenza di pensiero rivoluzionario. Per tutti basti pensare a Babeuf
e Buonarroti e alla Congiura degli Eguali in cui emergono i motivi ispiratori di gran parte dei
movimenti rivoluzionari del secolo successivo. L’Ottocento, mi si potrebbe obiettare, é stato per
la questione che ci interessa un secolo bifronte: da un lato i grandi tentativi dei filantropi di
costruire in luoghi precisi comunita di vita e di lavoro (si guardi a R. Owen e al suo esperimento
di New Harmony in America), dall’altro la critica feroce ai caratteri oppressivi di queste
medesime comunita ideali. In sostanza se ne attaccavano i fondatori considerati o megalomani, o
schiavi delle loro illusioni, 0 nuovi oppressori di uomini schiacciati da modelli rigidi, da vere e
proprie coazioni a ripetere. E quando si sviluppo il movimento culturale e politico del socialismo
utopistico, Marx aveva gia chiare le risposte, come si evince da un suo testo importantissimo
“La miseria della filosofia” in risposta al libro di Proudhon “La filosofia della miseria”. I
socialisti utopisti, e Proudhon in particolare, continuano secondo Marx ad utilizzare categorie
hegeliane nel modo di presentare I’evoluzione delle societa e il loro sviluppo storico come storia
“delle idee”, ovvero come costruzioni concettuali sovrapposte alla “storia reale”. In quel testo
nato e concepito come critica a Proudhon, Marx gia segna i punti fondamentali della sua
concezione materialistica della storia come definitivo abbandono del metodo e dei risultati della
dialettica hegeliana di cui pure, in gioventu, si era nutrito. Certo anche a lui non fu estranea
I'idea della progettazione per il futuro, anche lui che é stato il filosofo della prassi rivoluzionaria,
ha poi delineato i caratteri di una societa post-rivoluzionaria. Voglio significare che I'utopia in
quanto progetto costruttivo non é una fantasticheria vuota. Dicevo spesso ai miei studenti:
che nessuno uccida le vostre utopie, coltivatele perché senza impegnarsi per modificare il mondo
non c’e futuro per nessuno. Occorre credere nella spinta propulsiva dell’azione trasformatrice e
altrettanto fuggire da modelli assoluti che si presentano come sistemi dove tutto & regolato in
modo rigido perché si presume che qualcuno o pochi non solo possiedono il segreto della
perfezione, ma agiscono e decidono gradualmente fuori dal patto sociale su cui sono fondate le
democrazie mature. Mi piace, in tale ottica, ricordare le numerose interviste che Karl Popper
rilascio a radio, televisioni, riviste e quotidiani tra il 1983 e il 1994 in cui affrontava il tema del
futuro “possibile” e metteva in guardia da cio che poi e realmente accaduto: dai pericoli della
democrazia, alla caduta del comunismo, dal pacifismo all’'unificazione europea, all’atteggiamento
da tenere con gli ecologisti. In tutte quelle interviste lo sguardo del filosofo era proteso verso il
futuro, anche se del futuro nessuno sa nulla e non sono possibili previsioni. Si avvertono echi del

pensiero di Nietzsche, il quale condannava l’esaltazione del passato come “storia monumentale”



...E se morisse I'utopia! Pagina3di 3

utile solo a consolarsi della mediocrita del presente, quando Popper pone una cesura netta tra
passato e futuro: «il passato possiamo e dobbiamo giudicarlo, il futuro possiamo
influenzarlo». Si profila, dunque, come dovere morale I'impegno a creare le condizioni per
costruire un mondo migliore. ’atteggiamento di fronte al futuro non deve essere dominato
dalla domanda “che cosa accadra?” quanto piuttosto dalla domanda: che cosa dobbiamo fare
per rendere il mondo almeno migliore?” Nell’intervista a Il Mondo, 21 maggio 1990, a cura di
Giuseppe Leuzzi, Popper sosteneva che la democrazia moderna e parte dell’ideologia
dell’illuminismo ed essa affermava sostanzialmente questo: «io e i miei amici non abbiamo
bisogno di un re o di una polizia, bastano le leggi». Sul piano politico Kant aveva tratto la
conclusione che ci dovrebbe essere tanta liberta per ogni persona quanta € compatibile col fatto
che viviamo insieme. La democrazia e dunque un fatto politico e morale. La questione morale &
diventata sotto le dittature, sotto Hitler o Mussolini, questa: se e in che misura obbedire al capo.
Come sostiene Hannah Arendt in “Le origini del totalitarismo”, «il principio di autorita
certamente tende a ridurre o limitare la liberta ma mai ad abolirla, il dominio totalitario, invece,
mira a distruggerla». Questo & avvenuto nel “secolo breve” tutto compresso nei sistemi totalitari.
Riteniamo di essere oggi immuni, ovvero vaccinati da questi virus? Il mondo in cui viviamo non
e il migliore dei mondi possibili di leibniziana memoria e percio 'utopia acquista significato solo
se si guarda con metodo marxiano alle societa umane esistenti e se ne possono modificare in
progress le strutture economiche e di conseguenza le relazioni umane che esse determinano.
Sempre che la Costituzione e le leggi non vengano disattese o peggio calpestate secondo finalita e
interessi di governi in carica. Percido € necessario evitare che in numerosi Paesi, compreso il
nostro, emergano conflitti continui anche e soprattutto a livello istituzionale. I poteri nello stato
di diritto sono separati e indipendenti e tali devono restare. I pessimisti diranno che e

un’utopia!

(L'immagine e un'illustrazione presente nell'edizione del 1516 di Utopia di Thomas More.)



