
Cultura e società

Briciole di letture di Licia Fierro
di Licia Fierro

31 marzo 2024

Sommario:

Parecchio tempo fa Paolo Murialdi ha scritto un bel libro per l’editore Laterza che si intitolava:

“Come si legge un giornale”, in cui oltre a fornire una dettagliata spiegazione di cosa sia un

quotidiano dalla prima all’ultima pagina, egli indicava pure una serie di regole da seguire per

una corretta e ragionevole lettura di esso. Lo scopo era quello di diffondere la lettura del

quotidiano nelle scuole sulla scia e in continuità con l’impegno di altri intellettuali orientati in tal

senso. Per tutti Roberto Berardi, (“Insegnare a leggere il giornale” nel volume Didattica della

Storia, Giappichelli, Torino) il quale riconosceva nel giornale un potente strumento di

conoscenze dell’oggi, ma anche un documento insostituibile per lo storico di domani che in esso

cercherà le testimonianze dei fatti e dei costumi che si appresta a ricostruire. I testi di cui sopra

sono comparsi negli anni ’70 del secolo scorso, eppure mantengono una significativa attualità

specie se si tiene conto della crisi dei giornali in carta stampata e della proliferazione di giornali

online non sempre di buona qualità. Quelli che si appassionano alla lettura in genere sono

spinti dalla curiosità, dalla coscienza critica, dal bisogno di confrontare opinioni,

commenti, chiavi di lettura, posizioni ideali, filosofie di pensiero. Un giornale si legge e si

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/cultura-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/licia-fierro


consuma in un giorno, in poche ore. Può essere questo un argomento per convincere le persone a

distogliere un po' lo sguardo dal cellulare? A quanto risulta dalle statistiche i lettori di giornali

diminuiscono e molte edicole chiudono anche nei luoghi storici delle grandi città dove si era

abituati a comprarli e, nel passato, a leggere titoloni in bella vista sulle loro pareti esterne. Se si

passa dai giornali ai libri sicuramente il discorso è più complesso. C’è chi fin da giovane ha

capito che la lettura, nelle sue varie forme, oltre che un impegno è un piacere, un divertimento,

un’avventura. Sei tu che scegli, non c’è qualcuno sopra di te che ti assegna un compito. In

libreria, tra le varie sezioni, ti muovi come fossi in viaggio: devi prendere una direzione,

qualche volta guidato dall’umore del momento, più spesso da una serie di esperienze, di stati

d’animo, di bisogni, comunque e sempre dalla curiosità. Ma chi può leggere e che cosa? A mio

avviso tutti possono leggere di tutto, tranne le idiozie. Nella prefazione ad un testo di Kant,

l’autore si chiedeva: "può leggere Kant chi è ancora inesperto di problemi di filosofia? Crediamo

di sì. Può smettere di leggere Kant chi è ormai molto esperto di filosofia? Crediamo di no”. Già

Schopenhauer diceva che la lettura di Kant è come l’operazione della cataratta: dà la vista

a chi non ci vede. D’altra parte, questa convinzione suffragata da così illustri pareri è avvalorata

anche dal fatto che non c’è lettura più ardua di quella dei libri sacri e non per questo ogni volta

che una persona apre la Bibbia deve avere accanto a sé un maestro che ne fa una dotta esegesi.

Certo, ben venga l’esegesi, ma è anche avvincente misurarsi col testo, ricavarne suggestioni,

provare a intenderne il contenuto senza mediazione. Non nego, con questo, la difficoltà oggettiva

di districarsi, oggi, in una produzione vastissima dove spesso nei vari generi predomina la moda,

il conformismo, la falsa novità, la babele delle lingue. Non sempre è chiaro il rapporto funzione-

produzione-circolazione perciò bisogna mantenersi vigili, non seguire l’onda, quell’effetto alone

che di solito nasconde la fregatura. Molti titoli mi hanno disturbata, incuriosita o intrigata negli

ultimi anni specialmente nella saggistica e nella letteratura. Di tutti vorrei raccontare una

briciola, ovvero l’impatto che ebbe e continua ad avere su di me un piccolo grande libro di

Gustavo Zagrebelsky, noto professore di diritto costituzionale e presidente della Corte

Costituzionale nel 2004. Si tratta di: Il “Crucifige!” e la democrazia, Einaudi Contemporanea. Il

contenuto è di una attualità sconcertante, direi che esso è frutto di una visione profetica della

società in cui adesso viviamo. Attraverso l’analisi del processo a Gesù, l’autore esemplifica le

varie, possibili forme della democrazia. È affascinante la descrizione di quel mondo in cui si

muoveva Gesù Cristo, quel mondo dove i poteri erano chiari e gli strumenti dell’affermazione

erano deboli. Il Sinedrio e Caifa sono espressioni di una democrazia “dogmatica” tutta risolta

nella legge, nell’inoppugnabilità dei principi che vengono opportunisticamente riproposti come

litanie: “Il dogmatico può accettare la democrazia solo se e fino a quando serve come forza, una

forza indirizzata ad imporre la verità. Lo scettico a sua volta poiché non crede in nulla, può tanto

Briciole di letture di Licia Fierro Pagina 2 di 3



accettarla che ripudiarla”. Pilato è il campione della “democrazia scettica”; a lui che, come narra

Matteo, si rimette alla folla per la scelta tra Gesù e Barabba, importa solo il potere, il suo e quello

di Roma. “Blandire la folla, allora, può essere in certe circostanze, non un cedimento ma un

accorgimento prudente di quanti hanno a cuore prima di tutto la salvezza del governo…La

vicenda di Gesù dimostra come possa esserci un’alleanza, apparentemente impossibile tra

l’assolutismo del dogma e il nichilismo della scepsi, e come questa alleanza possa assumere

esteriormente un aspetto democratico”. C’è dunque la folla, il popolo che urla “crucifige”: è la

massa manovrata, è la parte per il tutto; essa ha un valore rappresentativo. L’autore si

riferisce senza mezzi termini a ciò che avviene anche oggi (mentre scrivo queste modeste

riflessioni), in modi solo apparentemente diversi, quando si ricorre alla piazza, quando si fanno i

sondaggi come campioni rappresentativi, quando la parte sta per il tutto. Dalla democrazia

dogmatica, alla democrazia scettica, alla democrazia dispotica (la chiamano adesso

democratura): quante parvenze di democrazia! Oggi è possibile una democrazia critica? Qui è

la pars construens di questo lessico civile, il luogo in cui l’autore analizza la possibilità di una

democrazia in cui il popolo non diviene dispotico, non ha poteri illimitati, non è divinizzato, ma

riesce a vivere nel rispetto delle singole individualità, nella “reciproca mitezza”. Un libro così me

lo porterei sulla famosa isola deserta e anche lassù…davanti agli occhi di Dio. Perché spesso mi

chiedo come fossi bambina: ma lassù si potrà leggere? Tutti quelli che amo li rivedrò secondo la

fede e secondo la kantiana ragionevole speranza, ma i libri? Se non li avessi…me ne morrei di

nostalgia! 

(In foto la biblioteca privata del professor Richard Macksey, Baltimora, fonte New York Times)

Briciole di letture di Licia Fierro Pagina 3 di 3

https://www.nytimes.com/2022/01/15/style/richard-macksey-library.html

