AW

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto e societa

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni
su guerra e diritto in Lev Tolstoj

di Giuseppe Guizzi

11 giugno 2022

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj*
di Giuseppe Guizzi

1. 11 drammatico precipitare della crisi russo-ucraina ha riportato la guerra all’interno dei
confini dell’Europa, e ci costringe a misurarci drammaticamente, toccandola con mano, con una
realta che all’indomani della devastante esperienza di morte e distruzione del secondo conflitto
mondiale ci eravamo illusi di non veder piu ripetersi, almeno su cosi larga scala, nel nostro
continente. Non che eventi bellici non fossero prima d’oggi mancati, anche a causa - soprattutto
negli ultimi vent’anni - della situazione di progressiva instabilita del quadro geopolitico, ma essi
erano apparsi come fenomeni comunque estremamente circoscritti e localizzati, e in definitiva

privi di un’incidenza immediata e diretta sulle nostre vite.

La guerra che si combatte ora senza esclusione di colpi, che ha tra i suoi bersagli persino la
popolazione civile, assumendo cosi quella connotazione che fu uno degli elementi piu
largamente caratterizzanti la seconda guerra mondiale rispetto a ogni altro precedente conflitto,
vede anche I'Italia, a suo modo, in prima linea, non solo per la convinta adesione alla politica
delle sanzioni economiche adottata dalla comunita internazionale nei confronti della Russia, ma
anche per la scelta di assicurare aiuto e sostegno militare all’Ucraina, seppure non attraverso
Iinvio dell’esercito bensi nella forma della fornitura e messa a disposizione di armi. Essa

sollecita dunque inevitabilmente riflessioni, generando dubbi a cui nessuno puo sottrarsi, meno


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/giuseppe-guizzi
it/component/easyarticles/composer#_ftn1

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 2 di 18

che mai il giurista, che dinnanzi a quanto sta accadendo € in particolare chiamato a interrogarsi
su quale significato possa ancora riconoscersi al principio che ai sensi dell’art. 11 della nostra
Costituzione, non meno che degli artt. 2.4 e 51 della Carta delle Nazioni Unite, ripudia la guerra
come strumento di soluzione dei conflitti internazionali, riconoscendo la legittimita solo di quella

difensiva.

Del resto gia nel recente passato, dinnanzi al rinnovato attivismo militare del nostro paese,
seppur nel quadro di iniziative sempre assunte almeno sotto ’egida dell’Alleanza atlantica e in
difesa di paesi ad essa aderenti, i piu sensibili e attenti tra i costituzionalisti[1] hanno iniziato a
chiedersi se non sia oramai in atto un processo, se non addirittura di definitivo superamento,
certo di ridefinizione in via interpretativa di quel divieto, nel senso di un ampliamento delle
ipotesi di «guerra non ripudiata». Un ampliamento che, nel tentativo di mantenere una qualche
forma di coerenza con il dettato della norma, viene condotto ora giustificando la partecipazione
a iniziative militari nel quadro degli obblighi assunti per effetto dell’adesione a trattati
internazionali implicanti I’accettazione di limitazioni della sovranita, ora, invece, provando a
ricomprendere nel perimetro della fattispecie costituzionale oltre quella volta a proteggere
I'integrita, non solo territoriale, dello Stato anche la guerra, in difesa dei valori di cui esso &
portatore ed in cui si riconosce, ed in primo luogo dei c.d. diritti umani universali[2], ovunque
essi siano annientati o negati con la forza dell’armi. Un’impostazione, questa, che finisce cosi
quasl per postulare un recupero della antica concezione, risalente alla tradizione canonistica,
che la guerra legittima sul piano dell’ordinamento giuridico, interno come internazionale, &€ ogni
«guerra giusta», dunque quella dichiarata da una legitima auctoritas, condotta per una giusta
causa e soprattutto iusto modo, ossia rispettando pur sempre un principio di proporzionalita tra

mezzi impiegati e fini perseguiti[3].

Si tratta di domande e di interrogativi che agitano ogni coscienza, e a cui pur in assenza di una
competenza specifica ratione materiae - ma mi soccorre la ferma convinzione che di fronte ai
problemi fondamentali dell’esistenza umana tutti i giuristi indistintamente debbano far sentire
la propria voce, non gia perché in possesso di piu o meno arcani e misteriosi metodi bensi in
quanto uomini che «meno distratti da altre cure» piu si soffermano sui problemi della civile
convivenza[4] - vorrei provare a dare risposta utilizzando la lente della letteratura, ed in
particolare attraverso I’analisi di alcune pagine di Lev Tolstoj. Un approccio che mi sembra possa
essere particolarmente proficuo in ragione di una altra mia salda convinzione, ossia che se
lartista € «un homme habitue a faire de son @me un miroir ou l'univers tout entier vient se réfléchir
»[5], in ogni opera d’arte é allora possibile cogliere il pit profondo e autentico significato della

realta che ci circonda.


it/component/easyarticles/composer#_ftn2
it/component/easyarticles/composer#_ftn3
it/component/easyarticles/composer#_ftn4
it/component/easyarticles/composer#_ftn5
it/component/easyarticles/composer#_ftn6

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 3 di 18

2. La scelta di affrontare il tema attraverso le pagine di Tolstoj & motivata non solo e non tanto da
un’esigenza contingente, ovvero dal fatto che egli rappresenti, insieme con Dostoevskij, uno tra i
massimi esponenti della letteratura russa di ogni tempo, sicché, costituendo le loro opere la piu
alta espressione del patrimonio spirituale proprio del paese che ha dato causa alla guerra in
corso, viene naturale provare a chiedersi come esse debbano leggersi oggi[6] e quale contributo

possano darci per comprendere il presente e la drammatica esperienza che stiamo vivendo.

Questa scelta trova la sua spiegazione anche e soprattutto nell’essere stato Tolstoj, tra gli scrittori
della seconda meta dell’Ottocento, quello che piu di ogni altro ha dedicato al tema profonde e
meditate riflessioni, le quali oltretutto non si esauriscono nel suo piu celebre romanzo, autentica
espressione di un’epica moderna come si riconosce oramai concordemente dalla critica[7], in cui
la contrapposizione tra la guerra e la pace campeggia sin dal titolo. Quelle riflessioni sono molto
piu diffuse, e se esse troveranno la loro piu radicale espressione nella produzione saggistica della
vecchiaia[8], quella caratterizzata dal recupero del messaggio cristiano delle origini[9] con il suo
ripudio di ogni forma di violenza — una produzione che ha fatto del pensiero di Tolstoj uno dei
principali punti di riferimento per i movimenti pacifisti e non violenti sviluppatasi nella prima
meta del ventesimo secolo[10], e che si compendia, a livello narrativo, in «Resurrezione», il

grande romanzo pubblicato nel 1900, con il suo richiamo agli insegnamenti del Vangelo di
Matteo e soprattutto al discorso della montagna — tuttavia non nascono con la profonda crisi
religiosa iniziata nel 1878 e che impresse una svolta alla sua vita, anche artistica[11]. Quelle idee
hanno radici ben piu profonde. Si tratta, infatti, di idee che si manifestano gia in alcuni dei
racconti pubblicati a partire dal 1855, in cui Tolstoj da voce alle sue esperienze di vita militare,
trovando una prima chiara espressione soprattutto nella raccolta dei Racconti di Sebastopoli[12]
- dove si riflette quanto egli ebbe modo di osservare sul campo di battaglia durante la Guerra di
Crimea, cui prese parte quale ufficiale di artiglieria - e che, dopo aver dato corpo all’ampio
affresco di Guerra e Pace[13], trovano la teorizzazione probabilmente piu compiuta, specie nella
prospettiva del discorso che mi sono proposto di svolgere, nel libro VIII di Anna Karenina[14],
pubblicato non senza polemiche nel 1877, allorché la c.d. questione d’Oriente deflagro nella

guerra russo-turca.

Si tratta di idee che Tolstoj ha, dunque, progressivamente maturato nel corso di un ventennio -
ed é certo significativo che si tratti di un arco di tempo compreso tra due guerre che ebbero, ed
in particolar modo la prima, ripercussioni profonde sulla societa russa[15] - e che é allora di

estremo interesse provare brevemente a ripercorrere.


it/component/easyarticles/composer#_ftn7
it/component/easyarticles/composer#_ftn8
it/component/easyarticles/composer#_ftn9
it/component/easyarticles/composer#_ftn10
it/component/easyarticles/composer#_ftn11
it/component/easyarticles/composer#_ftn12
it/component/easyarticles/composer#_ftn13
it/component/easyarticles/composer#_ftn14
it/component/easyarticles/composer#_ftn15
it/component/easyarticles/composer#_ftn16

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 4 di 18

3. Lungi dal poter essere classificata, come pure talora si e proposto, alla stregua di una «piccola
guerra» - ma sempre ammesso che tale concetto sia legittimamente declinabile, giacché, come
notava il duca di Wellington, una guerra non e mai affare di poco conto, sicché ad essa non si
adatta una simile definizione - la Guerra di Crimea, svoltasi tra il 1853 e il 1856, che coinvolse
alcune delle maggiori potenze dell’epoca ed in cui perse la vita oltre mezzo milione di uomini, ha
invece costituito, come e stato scritto da chi piu approfonditamente ha provato a indagarne le
cause e lo svolgimento[16], cio che si € avvicinato maggiormente, tra quelle napoleoniche e il
primo conflitto mondiale, ad una guerra generale europea, ed ha anzi costituito, per certi versi,

la prima guerra moderna.

I tre Racconti di Sebastopoli, apparsi in sequenza su “Il Contemporaneo”, la principale rivista

letteraria russa dell’epoca, tra il 1855 e il 1856 e dunque nel pieno del conflitto, possono essere
considerati, per molti aspetti, come un vero e proprio reportage dal fronte, tanto vivida é la
rappresentazione dei luoghi e delle dinamiche dell’assedio ai bastioni della citta, sicché la guerra
vi viene rappresentata da Tolstoj in tutta la sua crudezza, senza alcuna retorica o abbellimento,

mettendone in luce soprattutto gli orrori.

In questa prospettiva & emblematico gia il primo breve racconto, Sebastopoli nel mese di dicembre
—fraitre quello che ricevette i piu convinti apprezzamenti, soprattutto per l’afflato intensamente
patriottico che vi traspare nel finale[17], tanto che fu lo stesso zar Alessandro II ad ordinarne la
traduzione in francese —, dove Tolstoj, nel tratteggiare i diversi angoli della citta e gli scenari in
cui si svolge il conflitto quali si presentano al visitatore che va alla ricerca della «<immagine
eroica dei difensori di Sebastopoli», indugia a lungo sulla descrizione dello spettacolo che si
presenta a chi abbia i nervi forti abbastanza per addentrarsi nelle stanze della Consulta della

citta, dove e ubicato I'ospedale da campo:

«Vedrete 1a dottori con le braccia insanguinate fino al gomito e facce pallide, cupe, all’opera
accanto a una branda, su cui a occhi aperti e pronunciando come in delirio parole insensate,
talvolta semplici e toccanti, giace un ferito sotto I'effetto del cloroformio. I dottori sono intenti al
compito rivoltante ma benemerito dell’amputazione. Vedrete un coltello affilato e ricurvo
entrare nel bianco corpo sano; vedrete che con un grido terribile, straziante, e imprecando, il
ferito rientra immediatamente in sé; vedrete l'infermiere buttare nell’angolo il braccio
amputato; [...] vedrete spettacoli terribili, che sconvolgono I’animo; vedrete la guerra, non nella
sua forma ordinata, bella e brillante, con la musica e il rullo del tamburo, con le bandiere al
vento e i generali caracollanti, bensi la guerra nella sua piu schietta espressione: nel sangue, nelle

sofferenze, nella morte»[18].


it/component/easyarticles/composer#_ftn17
it/component/easyarticles/composer#_ftn18
it/component/easyarticles/composer#_ftn19

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 5 di 18

Se e dunque gia con il primo racconto della trilogia che Tolstoj mette in luce, seppure
sinteticamente, gli aspetti salienti di ogni confitto armato, e tuttavia soprattutto nel secondo,
Sebastopoli in maggio, che egli non solo ne delinea il vero volto, ma avvia il processo di
riflessione critica che lo portera, negli anni della definitiva maturita artistica, a denunciare la
contrarieta di tutte le guerre ad ogni legge e principio di ordine etico e a mettere a fuoco come la
responsabilita del loro svolgimento non siano da ascrivere soltanto al principe, al sovrano o ai
governi che di volta in volta le dichiarano, bensi a tutti coloro che si prestano a combatterle,
spesso per la sola ambizione di ottenere una medaglia o una decorazione e di scalare i gradini
della carriera militare, sicché non sorprende che il racconto abbia subito, al suo apparire,
pesanti interventi dal parte del comitato della censura zarista, che prima tento di impedirne la
pubblicazione su “Il Contemporaneo”, salvo poi dare il suo assenso ma imponendo tali

manomissioni e tagli che ne alterarono completamente il significato[19].

Si tratta di aspetti che si colgono con chiarezza sin dal prologo del racconto, dove Tolstoj riflette

non solo sul fatto che

«sono passati gia sei mesi da quando la prima palla ha sibilato sui bastioni di Sebastopoli,
facendo esplodere la terra nelle fortificazioni del nemico e da allora migliaia di bombe, palle e
pallottole continuano incessantemente a volare dai bastioni alle trincee e dalle trincee sui

bastioni, e ’angelo della morte non ha mai smesso di librarvisi sopra»,
ma anche sul fatto che

«la questione che i diplomatici non hanno risolta, non viene risolta neppure dalla polvere da

sparo e dal sangue».
Riflessioni, queste, che lo inducono cosi provocatoriamente a osservare che

«se e proprio necessario che complesse questioni politiche sorte tra ragionevoli rappresentanti di
altre creature dotate di ragione vengano risolte con le armi, allora siano solo due soldati a
battersi, e uno assedi la citta mentre I’altro la difenda. [....] Che differenza vi &, in effetti, tra un
russo che combatte contro un rappresentante degli alleati e ottantamila che combattono contro
ottantamila? E  perché non  centotrentacinquemila che  combattono  contro
centotrentacinquemila? Perché non ventimila contro ventimila? Perché non venti contro venti?
Perché non uno contro uno? Nessuna di queste cose € piu logica delle altre. L’ultima, viceversa, &
la piu logica, perché é piu umana. Delle due I'una: o la guerra e una follia, oppure se gli uomini

compiono questa follia, non sono affatto creature dotate di ragione»[20].


it/component/easyarticles/composer#_ftn20
it/component/easyarticles/composer#_ftn21

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 6 di 18

Quella critica che nel prologo e ancora solo accennata diventa, tuttavia, esplicita e chiarissima
nel finale del racconto. L’ennesimo assalto al bastione, in cui perde la vita l’alfiere Praskuchin,

lascia, infatti, sul campo

«centinaia di corpi, insanguinati di fresco, di uomini che due ore prime erano pieni di speranze e
desideri piu vari, elevati e meschinij, [...] centinaia di persone con maledizioni e preghiere sulle

labbra secche».[21]

Eppure, la sera dell’indomani, sul corso della citta, durante la tregua, i giovani ufficiali, gli junker,
i soldati passeggiano festosamente, discorrendo dello scontro del giorno prima, e il filo

conduttore della conversazione

«non era l’azione di per sé, ma la parte che chi narrava vi aveva avuto e il coraggio che aveva
dimostrato. I visi e la voce avevano una espressione grave, quasi triste, come se le perdite subite
nell’azione del giorno prima toccassero profondamente e amareggiassero tutti, ma a dire la
verita, dato che nessuno di loro aveva perduto qualcuno di molto caro [...], quell’espressione di
tristezza era soltanto la maschera ufficiale che essi ritenevano loro obbligo mostrare. Al contrario,
Kalugin e il colonello, benché fossero ottime persone, sarebbero stati disposti ad assistere tutti i
giorni ad un’azione come quella, se non altro per ricevere ogni volta la sciabola d’oro e il grado
di general maggiore. Mi piace quando chiamano mostro un conquistatore che, per soddisfare la
propria ambizione, uccide milioni di persone. Ma provate a chiederlo in coscienza all’alfiere
Petrusdv, al tenente Antonov e cosi via; altrettanti piccoli Napoleoni, piccoli mostri subito pronti a
battersi, a uccidere un centinaio di persone soltanto per ricevere una stelletta in pit o un terzo di

paga in piu»[22].

Dinnanzi al sibilare dei cannoni, dinnanzi al «<sangue onesto e innocente» che viene ogni giorno
continuamente versato, dinnanzi a una realta in cui e obliata «la legge dell’abnegazione e
dell’amore» che pure tutti coloro che sono e si dichiarano cristiani dovrebbero professare, la
verita che occorre riconoscere e proclamare — per quanto si tratti «di una di quelle verita
scomode, che si nascondono inconsapevolmente nell’anima» e che molti allora preferiscono
«non propalare perché non nuocciano» - €, dunque, per il giovane Tolstoj, che in guerra finisce
per annullarsi definitivamente ogni distinzione «tra ’espressione del male che bisogna evitare e
I’'espressione del bene che si dovrebbe prendere ad esempio»[23]. Si annulla ogni distinzione tra
«chi é l’eroe e chi e il cattivo», perché in una guerra sono tutti gli uomini, qualunque ruolo
ricoprano nella gerarchia militare e da qualunque lato combattano, a portare le responsabilita

della morte e della distruzione.


it/component/easyarticles/composer#_ftn22
it/component/easyarticles/composer#_ftn23
it/component/easyarticles/composer#_ftn24

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 7 di 18

4. Le riflessioni suscitate dall’esperienza della Guerra di Crimea che leggiamo nella trilogia su
Sebastopoli costituiscono, dunque, un’anticipazione del pensiero piu ampio ed articolato che
Tolstoj esprimera nel primo dei suoi due capolavori della maturita, ed anzi tale ne é la
consonanza contenutistica non meno che di situazioni che i tre racconti del 1855 ben possono
essere considerati, per certi versi, quasi come dei disegni preparatori, degli schizzi della grande
epopea di Guerra e Pace, dove Tolstoj riesce a coniugare al piu alto livello artistico la riflessione

politico-filosofica con la dimensione poetica della narrazione[24].

Si tratta di un aspetto che possiamo cogliere attraverso il percorso di maturazione spirituale,
anch’esso a suo modo di redenzione, del Principe Andréj Bolkonskij, in cui, come accade per
molti dei protagonisti dei romanzi tolstojani, si colgono i dubbi esistenziali dell’autore. Se infatti
al principio Andréj, profondamente insoddisfatto dalla vita coniugale e dalla frivolezza delle
occupazioni della societa aristocratica, sedotto dal miraggio dell’eroismo e dal fascino esercitato
dalla figura di Napoleone vede nella gloria delle armi conseguibile attraverso la carriera militare
la sola possibile forma di realizzazione della propria esistenza, con il progredire del racconto,

segnato dalle esperienze belliche, egli maturera una visione ben diversa.

Dalla caduta sul campo di battaglia di Austerlitz, dalla visione di quel «cielo infinitamente alto,
con le nuvole grigie che vi strisciavano sopra dolcemente»[25], dominato dal silenzio, dalla
quiete e dalla solennita, egli iniziera, infatti, a comprendere la vanita delle idee di gloria e dei

valori della vita militare in cui pure, un tempo, aveva creduto:

«in quel momento gli pareva cosi insignificante tutto quel che interessava Napoleone, il suo
stesso eroe gli pareva cosl piccino, con quella cosi meschina vanita e gioia per la vittoria a
paragone di quell’alto cielo giusto e buono che egli aveva veduto e compreso [....]. Tutto gli
pareva cosl inutile e insignificante a paragone di quella maestosa teoria di pensieri che avevano
suscitato in lui 'indebolimento prodotto dalla perdita di sangue, le sofferenze e l’attesa di una
prossima morte. Guardando Napoleone negli occhi, il principe Andréj pensava alla vanita della

potenza, alla vanita della vita»[26].

L’acquisizione definitiva di tale consapevolezza avverra, tuttavia, da parte di Andréj, in
occasione della battaglia di Borodino, la cui rappresentazione costituisce il momento culminante
dove si esprime, attraverso le parole del protagonista, la concezione tolstojana della guerra, che
viene condannata moralmente senza riserve e accettata solo come una necessita ineluttabile[27],

e poi nei limiti in cui si tratti di guerra in difesa della propria liberta.


it/component/easyarticles/composer#_ftn25
it/component/easyarticles/composer#_ftn26
it/component/easyarticles/composer#_ftn27
it/component/easyarticles/composer#_ftn28

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 8 di 18

Emblematico, in questa prospettiva, é il celebre dialogo tra Andréj e Pierre alla vigilia dello
scontro, e soprattutto le riflessioni suscitate nel primo dai commenti di Carl von Clausewitz e
degli altri generali prussiani arruolatisi nell’esercito zarista, con le loro concezioni della guerra
come un gioco di strategia, simile al gioco degli scacchi, e che allora «non puo tener conto della

perdita degli individui singoli».

«Non prendere prigionieri. Solo questo cambierebbe tutta la guerra e la renderebbe meno
crudele. E invece noi abbiamo giocato alla guerra, questo é il male: noi facciamo i magnanimi e
cosi via. Questa magnanimita e questa sensibilita sono del genere di una signora a cui vien male
se vede uccidere un vitello: & cosi buona che non puo vedere il sangue, ma poi mangia con
appetito di quel vitello con la salsa. [...] Se in guerra non ci fosse questa magnanimita, noi
marceremmo solo quando valesse la pena di andare verso una morte certa. Allora non ci sarebbe
una guerra perché Pavel Ivanyc ha offeso Michail Ivanic [...] e noi non saremmo andati a batterci
in Austria o in Prussia senza sapere perché [...]. La guerra non é un’amabilita, ma la cosa piu brutta
della vita, e bisogna capirlo, e non giuocare alla guerra. Bisogna accettare austeramente e

seriamente questa terribile necessita. Tutto sta in questo: spogliarsi della menzogna, e che la
guerra sia la guerra e non uno scherzo [...]. Lo scopo della guerra é la strage; strumenti della
guerra sono lo spionaggio, il tradimento e l’istigazione a tradire, la spoliazione degli abitanti, il

saccheggio e il furto per approvvigionare 'esercito, I'inganno e la menzogna»[28].

Anche nella riflessione del principe Andréj vi é cosl la denuncia di quella «verita scomoda» che

Tolstoj aveva messo in luce nel secondo racconto della trilogia sull’assedio di Sebastopoli

«E malgrado cio [quella militare] € la classe piu elevata e rispettata da tutti. Tutti i sovrani [..]
portano la divisa militare, e a chi ha ucciso piu persone danno le maggiori ricompense. Si
incontrano, come faranno domani, per uccidersi ’'un I’altro, massacrano, stroppiano decine di
migliaia di uomini e poi faranno preghiere di ringraziamento per aver ucciso molte persone [..] e
proclameranno la vittoria, supponendo che quanta piu gente sara stata ammazzata, tanto

maggiore sara il merito. Come Dio puo di lassu vedere e udire tutto questo!»[29]

5. Il radicale ripudio della guerra da parte di Tolstoj si esprimera, tuttavia, nella sua forma piu
compiuta dieci anni piu tardi, in occasione della pubblicazione dell’'ultima parte di Anna

Karenina.

I1 1877 e l’'anno in cui, come accennato, la c.d. questione d’Oriente, che era stata gia all’origine
della Guerra di Crimea e che era ritornata di attualita da alcuni anni nell’agenda politica

internazionale, come si direbbe con formula moderna, a seguito delle rivolte delle popolazioni


it/component/easyarticles/composer#_ftn29
it/component/easyarticles/composer#_ftn30

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 9 di 18

slave nei Balcani e soprattutto in Serbia, Bulgaria e Montenegro, condusse allo scoppio del nuovo
conflitto tra la Russia e I'Impero ottomano. La dichiarazione di guerra, emanata dallo zar
Alessandro II il 24 aprile, se trovava il suo reale movente ancora una volta con I’esigenza, che gia
era stata la causa della guerra di vent'anni prima[30], di estendere l'influenza russa sul

mediterraneo a scapito del decadente grande vicino, trovava tuttavia la sua giustificazione
ideologica con la necessita di portare sostegno ai popoli salvi, fratelli nella fede ortodossa e

oppressi dalla Sublime Porta.

La questione slava, come venne presto definita, era del resto fortemente sentita da una parte
della c.d. intelligencija, gli intellettuali russi dell’epoca, e I’idea della necessita di un intervento
militare a sostegno dei fratelli slavi trovera uno tra i piu convinti e autorevoli sostenitori in
Fédor Dostoevskij, il quale piu volte si pronuncera pubblicamente in tal senso, come
testimoniano le numerose pagine che egli vi dedico nel Diario di uno scrittore[31], concependo
quella guerra come uno dei possibili strumenti di realizzazione della funzione messianica

assegnata al popolo russo[32].

A fronte di un dibattito pubblico di tale portata, in cui personalita del calibro di Dostoevskij non
esitavano ad affermare che non vi era niente «di piu sacro e piu puro delle gesta di questa guerra
intrapresa dalla Russia», che «cosi disinteressatamente e sinceramente ha chiamato i suoi figli
alle armi per la salvezza e la rinascita dei popoli oppressi»[33], Tolstoj non poteva

evidentemente rimanere silenzioso e astenersi dall’esprimere la sua posizione.

Sotto questo profilo l'ultimo libro di Anna Karenina — in cui un ruolo centrale assume la
conversazione che si svolge a Pokrovskoe tra Levin, Sergej Ivanovic e il giornalista Katavasov,
proprio sul tema della legittimita della guerra russo-turca — costitui un autentico caso editoriale,
al punto che il «Messaggero Russo», la rivista che ne aveva pubblicato tutte le precedenti parti, lo
rifiutd, in quanto in contrasto con la propria linea editoriale, costringendo cosi Tolstoj a
procedere alla sua pubblicazione come libro a sé. Il volume scandalizzo, infatti, parte degli
intellettuali,[34] tanto da ricevere un giudizio severissimo da Dostoevskij, che concludera le
pagine del Diario di uno scrittore dedicate al suo esame[35], in quella che a buon diritto puo
definirsi come un’autentica articolatissima e lunga recensione[36], tacciando Tolstoj di essere un

cattivo maestro[37].

Ma quali erano le ragioni che suscitarono lo sdegno dell’altro grande nume tutelare della
letteratura russa? La risposta risiede nel fatto che nell’'ultimo libro di Anna Karenina Tolstoj
spinge la sua riflessione sulla guerra ben oltre quanto aveva osservato in Guerra e Pace. Se,

infatti, nel grande romanzo degli anni Sessanta, pur denunciandone la disumanita e


it/component/easyarticles/composer#_ftn31
it/component/easyarticles/composer#_ftn32
it/component/easyarticles/composer#_ftn33
it/component/easyarticles/composer#_ftn34
it/component/easyarticles/composer#_ftn35
it/component/easyarticles/composer#_ftn36
it/component/easyarticles/composer#_ftn37
it/component/easyarticles/composer#_ftn38

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 10 di 18

condannandola moralmente, Tolstoj ammette ancora la legittimita della guerra, sia pure in
quanto ineluttabile necessita, quando un popolo sia costretto difendere la propria liberta - sicché
e ancora possibile cogliere nelle pagine del romanzo una sorta di legittimazione almeno della
guerra patriottica, e cosl leggere anche Guerra e pace, non diversamente dalla ouverture
solennelle opera 49 di Cajkovskij, come un inno alla grande vittoria russa del 1812 — dieci anni
dopo anche quest’ultimo limite e abbattuto. Tolstoj non crede piu al valore e all’idea di
patriottismo[38], e soprattutto esclude recisamente che sia mai possibile qualificare una guerra

come «giusta», considerando tale definizione alla stregua di un ossimoro.

La serrata conversazione che si svolge tra Levin - «il puro di cuore», come lo definisce Dostoevskij
e in cui e fin troppo facile cogliere I'immedesimazione tra autore e personaggio — e i suoi ospiti e,

sotto questo punto di vista, davvero esemplare.

Alla tesi di Sergej Ivanovic che rivendica la legittimita dell’intervento militare sostenendo come,
indipendentemente dall’esistenza o meno di una legittima dichiarazione da parte del governo

(che era l’aspetto da cui aveva preso avvio la discussione a tavola[39]), essa si fondi sulla

«semplice espressione di un sentimento umano e cristiano. Stanno uccidendo i nostri fratelli,
gente che ha lo stesso nostro sangue e la stessa nostra fede. E se proprio non vogliamo
considerare che sono nostri fratelli e correligionari, consideriamo che fra loro ci sono donne,
vecchi e bambini! E lo sdegno a far si che i russi corrano in loro soccorso affinché I'orrore abbia

fine [.....] e a offrirsi in sacrifico per i fratelli oppressi[40]»
Levin replica che

«non si tratta solo di offrirsi in sacrifico, ma anche di uccidere i turchi [....] Il popolo si immola e si

immolera sempre per la propria anima, ma non per la morte altrui»[41].
Al pari di Tolstoj, infatti, anche Levin

«non poteva tollerare che [...] un gruppetto di persone, e suo fratello con loro, si arrogasse il diritto
di esprimere a voce e sulla carta stampata, la volonta e il pensiero del popolo, un pensiero che si
incarnava nella vendetta e nella morte. Non poteva tollerarlo perché non li coglieva, quei pensieri,
né fra il popolo né dentro di sé (che di quel popolo si considerava parte), e soprattutto perché né
lui né il popolo sapevano — o potevano sapere — in che cosa consistesse il bene comune; ma
sapevano, invece, che per ottenerlo era necessario attenersi scrupolosamente alla legge che € a
cilascuno rivelata. Per questo Levin non poteva desiderare la guerra, né alla guerra poteva

chiamare, a qualunque scopo fosse intesa»[42].


it/component/easyarticles/composer#_ftn39
it/component/easyarticles/composer#_ftn40
it/component/easyarticles/composer#_ftn41
it/component/easyarticles/composer#_ftn42
it/component/easyarticles/composer#_ftn43

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 11 di 18

L’antitesi con la concezione espressa da Dostoevskij nelle pagine del Diario che «non sempre é
necessario predicare soltanto la pace» e che «non soltanto nella pace a qualunque costo e la

salvezza, ma talvolta anche nella guerra»[43] non potrebbe essere piu evidente.

6. Le riflessioni sulla guerra svolte da Tolstoj nella sua produzione artistica tra il 1855 e il 1877, e
il suo approdo alle conclusioni, in qualche modo ultime e definitive, espresse in Anna Karenina
sono, mi sembra, di grande aiuto per provare a sciogliere gli interrogativi che ci tormentano in

questi mesi.

Le pagine tolstojane ci dimostrano, senza incertezze, come sia impossibile ricercare, di fronte ai
limiti strettissimi della «guerra legale», una «giusta causa che consenta pur sempre, al di fuori di
principi del diritto positivo e in assenza di una consuetudine legittimante, di darle almeno una
giustificazione morale[44]. Le parole di Tolstoj disvelano l'ipocrisia che si nasconde dietro

I’evocazione della «guerra giusta», anche quando a suo fondamento vengano invocate le reiterate
violazioni dei diritti umani. Esse ci dimostrano, infatti, con chiarezza che I'individuazione della
c.d. giusta causa di guerra é il frutto di valutazioni unilaterali, per lo piu arbitrarie e
discrezionali degli Stati che la intraprendono - ed € eloquente, nella drammatica contingenza che
stiamo vivendo, che pur di giustificare un’azione che é in palese violazione della Carta delle
Nazioni Unite e del diritto internazionale il concetto della «giusta causa» sia stato invocato

persino dalla Russia, con il richiamo all’esigenza di procedere alla denazificazione dell’Ucraina e
alla difesa delle popolazioni russofone, con argomenti e accenti che appaiono cosi quasi

riproporre quelli della guerra combattuta negli stessi territori centocinquant’anni fa[45].

Ma le parole di Tolstoj soprattutto ci disvelano - con il richiamo di Levin al fatto che «non si tratta
di offrirsi in sacrificio ma si tratta di uccidere i turchi» - che nessuna guerra, anche se intesa allo
scopo di tutelare i diritti umani, puo mai realmente essere condotta «iusto modo». Se infatti,
come nota il principe Andréj, «l’essenza della guerra é la strage» anche una guerra motivata con
il piu nobile degli ideali di tutela dei diritti umani non puo che risolversi, inevitabilmente,
proprio nella negazione e nell’annichilimento di quello che, al di la delle possibili diverse
concezioni che nella storia possano affermarsi[46], é indiscutibilmente il piu alto e universale di

tali diritti: il diritto alla vita[47].

La lezione che possiamo trarre dalla lettura della narrativa tolstojana é tuttavia anche altra. Il
monito che cogliamo dalle sue pagine — a conferma dell’intuizione di Ascarelli quanto alla
necessita per il giurista, dinnanzi alle questioni fondamentali dell’esistenza umana, di appellarsi
«ai saggi, e ancora prima che agli studiosi, ai poeti»[48], il che val dire appunto alla letteratura —

e a non cedere alla tentazione di nascondersi dietro la «magia delle parole», per riprendere


it/component/easyarticles/composer#_ftn44
it/component/easyarticles/composer#_ftn45
it/component/easyarticles/composer#_ftn46
it/component/easyarticles/composer#_ftn47
it/component/easyarticles/composer#_ftn48
it/component/easyarticles/composer#_ftn49

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 12 di 18

un’altra celebre espressione ascarelliana.

Parlare, come oggi si fa, di interventi di sostegno militare limitati all’invio soltanto di «armi
difensive» - oppure parlare, come avveniva ai tempi della prima guerra del Golfo, di uso di «
bombe intelligenti», capaci di colpire solo le installazioni militari e non le infrastrutture civili — e
ancora ricorrere a locuzioni, anche nei testi e provvedimenti normativi, come «operazioni di
polizia internazionale» ovvero di «conflitto armato» € solo, in fondo, un modo obliquo per

nascondere quella «verita scomoda» di cui piu volte ci ha parlato Tolstoj[49]. L’aggiunta di simili
aggettivi non toglie, infatti, alle armi la loro essenza di strumenti di morte e distruzione, quale
che ne siano le modalita e i limiti di impiego, cosi come 1’uso di perifrasi per indicare le forme di
intervento militare contro altri Stati e altri popoli non fa venire meno, quando essi siano
destinate, com’e inevitabile, a provocare morte e distruzione, ’essenza stessa della guerra,
sicché, quand’anche si dovessero ritenere esistenti i presupposti per affermare che la messa a
disposizione di armi o altre forme di sostegno militare ad un paese coinvolto in un evento bellico
costituiscano, in un dato contesto, delle opzioni ammissibili per il nostro ordinamento giuridico,
non basta avvalersi semplicemente di tali locuzioni per escludere che di partecipazione alla
guerra pur sempre si tratti, e quindi la necessita di un coinvolgimento e di un ruolo del

parlamento nell’assunzione di tali decisioni[50].

Perché, ed anche questo € un insegnamento che dobbiamo alla letteratura, «What’s in a name?

That which call a rose, by any other name would smell as sweet»[51].

* Testo dell’intervento svolto il 27 aprile 2022 nell’ambito dei seminari “Guerra e speranza nel
diritto e nella letteratura” del Corso di Diritto e Letteratura del Dipartimento di Giurisprudenza

dell’Universita di Napoli Federico II.

[1] 11 riferimento & a M. Dogliani, Il divieto costituzionale della guerra, in
www.costituzionalismo.it, fascicolo 1/2003. Ma per un’ampia disamina del tema si veda
soprattutto G. de Vergottini, Guerra e costituzione (Nuovi conflitti e sfide alla democrazia),
Bologna, 2004

[2] In questo senso V. Onida, Guerra, diritto, costituzione, in Il Mulino, 1999, p. 958 ss.

[3] Sul tema, oltre ampiamente a M. Walzer, Guerre giuste e ingiuste, Bari, 2009, passim, cfr.
anche B. Conforti, Guerra giusta e diritto internazionale contemporaneo, in Rassegna

parlamentare, 2003, p. 11 s.


it/component/easyarticles/composer#_ftn50
it/component/easyarticles/composer#_ftn51
it/component/easyarticles/composer#_ftn52
it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
it/component/easyarticles/composer#_ftnref4

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 13 di 18

[4] Riprendo una osservazione di T. Ascarelli, Dispute metodologiche e contrasti di valutazione,
gia in Riv. trim dir. e proc. civ., 1953, p. 873 ss., successivamente in Saggi giuridici, Milano, 1955, p.

467 ss., in specie p. 479.

[5] Come scriveva Balzac in Des Artistes, pubblicato su La Silhouette nel 1832 (lo si puo leggere in

Ouvres diverses, 11, Paris, 1996, p, 707 ss., in specie p. 713).

[6] E interrogativo che si pone A. Kokobobo, How should Dostoevsky and Tolstoy be read during

Russia’s war against Ukraine?, in www.theconversation.com.

[7] Sulla dimensione epica della narrativa tolstojana si vedano gli scritti di Gyorgy Lukacs: Teoria
del romanzo (1920), Milano, 1999, p. 49 ss. e soprattutto ’'ancora oggi fondamentale studio del
1935, Tolstoj e l’evoluzione del realismo, in Saggi sul realism03, Torino, 1976, p. 170 ss.; sul tema

ampiamente anche G. Steiner, Tolstoj o Dostoevskij, Milano, 1995, passim.

[8] In particolare, nel saggio Guerra e rivoluzione, pubblicato nel 1906 in Francia a causa della
censura zarista allindomani della guerra russo-giapponese. L’edizione italiana, a cura di

Roberto Coaloa, é stata pubblicata soltanto nel 2015, da Feltrinelli

[9] Un cristianesimo dichiaratamente antiecclesiastico e che nel 1901 gli costera la scomunica

della chiesa ortodossa.

[10] Sul tema cfr. R. Coaloa, Lev Tolstoj, tra guerra, pace e rivoluzione. Alla scoperta del profeta di
Jasnaja Poljana, in appendice a Guerra e rivoluzione, cit., p. 135 ss.; su questi temi anche E.
Amadio, La legge della nonviolenza (Il pensiero di Tolstoj e la sua influenza sul pacifismo

britannico (1847-1920), Saarbriicken, 2016, passim.

[11] Una svolta che ¢ lo stesso Tolstoj a raccontarci in La confessione, pubblicato nel 1882. Per
alcuni aspetti del profilo biografico e per I’analisi dell’evoluzione del suo pensiero, cfr. P. Citati,

Tolstoj, Milano, 1996; H. Gifford, Tolstoj, Bologna, 2003.

[12] I racconti di Sebastopoli si possono leggere, nella traduzione di Bruno Osimo, in Lev Tolstoj,
Tutti i racconti a cura di Igor Sibaldi, nella collana I meridiani, Arnoldo Mondadori Editore,

Milano, 1991, volume I, p. 170 ss., da cui sono tratte tutte le citazioni che seguono.

[13] Le citazioni che si proporranno nel testo saranno tratte dalla oramai classica edizione
pubblicata in due volumi da Einaudi nel 1942, traduzione di Enrichetta Carafa D’Andria e

prefazione di Leone Ginzburg.


it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref11
it/component/easyarticles/composer#_ftnref12
it/component/easyarticles/composer#_ftnref13
it/component/easyarticles/composer#_ftnref14

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 14 di 18

[14] Che si pu0 leggere nella edizione, sempre di Einaudi, traduzione di Claudia Zonghetti e con

prefazione di Natalia Ginzburg.

[15] Proprio la sconfitta militare fu, infatti, una delle principali cause che condurra alla epocale

riforma del 1861 consistita nell’abolizione della servitu della gleba.

[16] Mi piace ricordare che uno degli studi italiani maggiormente approfonditi sulla Guerra di
Crimea, e soprattutto sul ruolo giocato dal Regno di Piemonte, si deve in realta a un giurista, ed
anzi proprio a un giuscommercialista: mi riferisco a P. G. Jaeger, Le mura di Sebastopoli (Gli

italiani in Crimea 1855-1856), Milano, 1991.

[17] «La principale convinzione» - cosi scrive Tolstoj nel concludere il racconto, riportando le
impressioni dell’ipotetico visitatore della citta - «é che sia impossibile prendere Sebastopoli [...]
ma questa impossibilita voi I'avete ravvisata non nella moltitudine di traverse, di terrapieni, di
trincee, di mine e cannoni [...], ma I’avete vista negli occhi, nei discorsi, nei modi, in quello che si
chiama lo spirito dei difensori di Sebastopoli. [...] Voi capirete dunque chiaramente [che] quegli
uomini [..] hanno elevato il loro spirito e si sono preparati alla morte, non per la citta ma per la
patria. Per lungo tempo resteranno in Russia le tracce di questa epopea, di cui é stato eroe il

popolo russo» (p. 186 s.)
[18] I racconti di Sebastopoli, cit., p. 177: i corsivi sono miei.

[19] Tanto da suggerire alla redazione di pubblicarlo in forma anonima, senza neppure le iniziali
di Tolstoj, proprio perché gli interventi erano stati di tale portata da tradire nel complesso il
pensiero del suo autore. Sulla travagliata storia della pubblicazione della prima edizione del

racconto cfr. le note al testo dell’edizione edita per I meridiani, cit., p.1181 s.
[20] I racconti di Sebastopoli, cit., p. 187 s.

[21] I racconti di Sebastopoli, cit., p. 234

[22] I racconti di Sebastopoli, cit., p. 235 s. (il corsivo e mio).

[23] I racconti di Sebastopoli, cit., p. 242's

[24] Un chiarissimo esempio in tal senso mi sembra costituito dal capitolo XXXVII della seconda
parte del Libro III, in quella che & una tra le scene piu commoventi ed alte di tutto il romanzo: la
scena in cui, dopo essere stato falciato dall’artiglieria francese durante I’assalto nella battaglia di
Borodino, il principe Andréj viene trasportato presso 'improvvisato ospedale da campo, dove in

occasione delle medicazioni incrocera il suo sguardo con quello di Anatole Kuraghin, 'uomo che


it/component/easyarticles/composer#_ftnref15
it/component/easyarticles/composer#_ftnref16
it/component/easyarticles/composer#_ftnref17
it/component/easyarticles/composer#_ftnref18
it/component/easyarticles/composer#_ftnref19
it/component/easyarticles/composer#_ftnref20
it/component/easyarticles/composer#_ftnref21
it/component/easyarticles/composer#_ftnref22
it/component/easyarticles/composer#_ftnref23
it/component/easyarticles/composer#_ftnref24
it/component/easyarticles/composer#_ftnref25

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 15 di 18

aveva drammaticamente spezzato le sue ultime speranze e illusioni di felicita, e a cui era stata
appena amputata una gamba. La scena riprende, evidentemente, le immagini e le situazioni delle
sale della Consulta di Sebastopoli, con la curda rappresentazione degli interventi dei medici che
amputano gli arti dei feriti; ma mentre nel racconto giovanile si tratta ancora solo di una
rappresentazione obiettiva di uno scenario di guerra, per quanto di estrema drammaticita, e
dunque, in definitiva, di un approccio ancora quasi cronachistico, in Guerra e Pace quelle
immagini e quell’lambientazione diventano lo sfondo in cui si realizza il momento sublime della
definitiva illuminazione del protagonista: «Egli si ricordava adesso il legame che esisteva fra lui e
quell’'uomo che lo guardava con sguardo appannato attraverso le lacrime che gli empivano gli
occhi gonfi. Il principe Andréj si ricordo tutto, e una pieta, un amore fervente per I'uomo colmo il
suo cuore felice [...] “Compassione, amore per i fratelli, amore per chi ci ama, amore per chi ci
odia, amore per i nemici; si quell’lamore che Dio ha predicato sulla terra e che mi insegnava la

principessina Marja e io non comprendevo”» (Guerra e pace, cit., p. 957).
[25] Guerra e pace, cit., p. 325
[26] Guerra e pace, cit., p. 339

[27] In questo senso cfr. anche Pier Cesare Bori, nell’Introduzione al romanzo per l’edizione

Einaudi, cit. p. XLVIII

[28] Guerra e pace, cit., p. 911

[29] Guerra e pace, cit., p. 912

[30] Cfr. ancora P.G. Jaeger, Le mura di Sebastopoli, cit., p. 4 s.

[31] Si tratta della rivista, da lui integralmente redatta, che Dostoevskij dette alle stampe tra il
1873 e il 1881. Lo si puo leggere nell’edizione italiana curata da Ettore Lo Gatto (cui si deve anche

la traduzione), Bompiani, Firenze, 2017.

[32] L’idea di Dostoevskij era, infatti, - cosi scriveva nel secondo fascicolo del gennaio 1877 - che
«Ogni popolo crede e deve credere, se vuole restare a lungo in vita, che in lui é racchiusa la
salvezza del mondo, e che vive per essere alla testa dei popoli, attrarli tutti a sé insieme e portarli
in un coro armonico, a uno scopo definitivo a loro tutti predestinato.» (Diario di uno scrittore, cit.,

p- 739).

[33] Diario di uno scrittore, cit., 858 s.


it/component/easyarticles/composer#_ftnref26
it/component/easyarticles/composer#_ftnref27
it/component/easyarticles/composer#_ftnref28
it/component/easyarticles/composer#_ftnref29
it/component/easyarticles/composer#_ftnref30
it/component/easyarticles/composer#_ftnref31
it/component/easyarticles/composer#_ftnref32
it/component/easyarticles/composer#_ftnref33
it/component/easyarticles/composer#_ftnref34

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 16 di 18

[34] Anche parte della critica ha espresso delle riserve sull’'ultimo libro di Anna Karenina,
ritenendo poco felice I'innesto di un tema prettamente politico e di attualita in un romanzo che
rappresenta, se volessimo utilizzare una terminologia balzachiana, scene della vita privata, e che
oltretutto, da questo punto di vista, ha gia raggiunto ’acme con la morte della protagonista. Ma
per una lettura che respinge I'idea che I’ottava parte del romanzo esprima gia il sopravvento del
Tolstoj «predicatore» e «pubblicista» rispetto al «romanziere», e che sottolinea, invece, 'intima
coerenza dei temi trattati anche nell’ottica dello sviluppo della psicologia dei personaggi cfr. G.

Steiner, Tolstoj o Dostoevskij, cit., p. 106 ss.
[35] Cfr. Diario di uno scrittore, cit., p 1003-1047

[36] A dispetto dell’intenzione di «non lasciarsi andare alla critica dei letterati contemporanei»

(Diario di uno scrittore, cit., p. 976)

[37] «Uomini come I’autore di Anna Karenina» - scrive Dostoevskij (Diario di uno scrittore, cit., p.
1047) - «<sono maestri della societa, nostri maestri e noi loro allievi. E che cosa ci insegnano?». Per
una spiegazione delle ragioni piu profonde del progressivo cambio di atteggiamento di
Dostoevskij, culminato nelle critiche sempre piu severe alla narrativa tolstoiana, cfr. R. Vassena,

Dostoevskij, Tolstoj e la battaglia per la “parola nuova”, in Studi slavistici, 111, (2006), p. 143 ss.

[38] Concetto che attacchera poi frontalmente, definendolo come sentimento «cattivo e dannoso»
in quanto «causa dei rovinosi armamenti e delle guerre nefaste», nel saggio del 1900 Patriottismo
e governo (pubblicato in Italia — con il sottotitolo «per un umanesimo della pace» - nel 1991,

Lungro di Cosenza, C. Marco editore)

[39] La discussione viene, infatti, introdotta, di fronte all’esaltazione di Sergej Ivanovi¢ del
movimento spontaneo di volontari che partono per la Serbia (e tra i quali & anche Vronskij,c he
non ha oramai piu nulla da chiedere alla vita dopo la morte di Anna), dalla provocatoria
osservazione del vecchio principe, il suocero di Levin, su «chi ha mai dichiarato la guerra ai
turchi? Ragozov, la contessa Lidija e madame Stahl?»; al che segue allora 'obiezione di Sergej
Ivanovi¢ che non occorre una dichiarazione espressa perché «la gente capisce quanto soffre il
prossimo e vuole essergli di aiuto», e la conseguente replica di Levin che, essendo la guerra «una
cosa talmente tremenda, crudele e bestiale, nessun essere umano, e tanto meno un cristiano,
dovrebbe personalmente farsi carico di dichiararla. E un onere che spetta i governi, che, se

costretti, non possono evitarlo» (Anna Karenina, cit., p. 872).
[40] Anna Karenina, cit., pp. 873 e 877

[41] Anna Karenina, cit., p. 877; il corsivo é mio.


it/component/easyarticles/composer#_ftnref35
it/component/easyarticles/composer#_ftnref36
it/component/easyarticles/composer#_ftnref37
it/component/easyarticles/composer#_ftnref38
it/component/easyarticles/composer#_ftnref39
it/component/easyarticles/composer#_ftnref40
it/component/easyarticles/composer#_ftnref41
it/component/easyarticles/composer#_ftnref42

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 17 di 18

[42] Anna Karenina, cit., p. 877 s., corsivi miei
[43] Diario di uno scrittore, cit., p. 860.

[44] Come rileva opportunamente G. de Vergottini, Guerra e costituzione, cit., p. 119 ss., in tanto si
spiega, rispetto ad una guerra da intraprendere, il tentativo di recuperare il concetto di «guerra
giusta», in quanto questa si pone evidentemente al di fuori del concetto di «guerra legale», ossia
di «guerra gia ammessa dall’ordinamento», altrimenti il primo concetto risolvendosi interamente

nel secondo.

[45] Negli argomenti avanzati pubblicamente dagli esponenti dell’establishment russo traspare,
infatti, anche un profilo “identitario” che si poneva gia allora e che sembra oggi in qualche modo
riemergere. Mi riferisco al tema espresso proprio da Dostoevskij in molte pagine del Diario di uno
scrittore, e che attiene alla questione dell’identita slava del popolo russo, del rapporto tra la
Russia e PEuropa e al paventato rischio di una subalternita della prima rispetto alla seconda. In
questo senso e particolarmente significativa la riflessione che leggiamo nel gennaio 1877 nel
Diario, dal titolo «Noi in Europa siamo soltanto dei poveracci» (p. 744 ss.) dove, nell’interrogarsi
criticamente su cosa fosse stato «ottenuto» dopo due secoli di progressivo avvicinamento tra
societa e cultura russa e societa e cultura europea, Dostoevskij osservava che si trattava di
«strani risultati[..] Tutti in Europa ci guardano ironicamente, e con altezzosa condiscendenza [..]
Gli europei non hanno voluto considerarci dei loro a nessun costo [...] e quanto piu, per
acquistare le loro grazie, abbiamo disprezzato la nostra nazionalita, tanto piu essi hanno

disprezzato noi» (p. 746).

[46] In questo senso F. Viola, Pace giusta e guerra giusta (Luci e ombre del diritto internazionale
contemporaneo), in Rivista di diritto costituzionale (Associazione “Gruppo di Pisa”), 2003, p. 212

Ss., In specie p. 239 ss.

[47] Per una riflessione analoga, sulla base della considerazione che, indipendentemente dal
problema dell’uso delle armi nucleari, la forza distruttiva delle moderne armi convenzionali &
oggi tale che una guerra, pur giusta per la causa, non potrebbe mai essere condotta giustamente

cfr. F. Viola, Pace giusta, cit., p. 242.
[48] T. Ascarelli, Antigone e Porzia, in Problemi giuridici, I, Milano, 1959, p. 3.

[49] Nel dovere verso la verita, che per Tolstoj sin dal secondo dei Racconti di Sebastopoli prevale
anche sui doveri verso la patria, sembra quasi leggersi un’anticipazione del monito che
Benedetto Croce rivolgera agli uomini di ingegno e agli artisti durante la Grande Guerra (e si

veda, sul tema, ampiamente C. Nitsch, La feroce forza delle cose (Etica, politica e diritto nelle


it/component/easyarticles/composer#_ftnref43
it/component/easyarticles/composer#_ftnref44
it/component/easyarticles/composer#_ftnref45
it/component/easyarticles/composer#_ftnref46
it/component/easyarticles/composer#_ftnref47
it/component/easyarticles/composer#_ftnref48
it/component/easyarticles/composer#_ftnref49
it/component/easyarticles/composer#_ftnref50

Esiste forse una guerra giusta? Riflessioni su guerra e diritto in Lev Tolstoj Pagina 18 di 18

Pagine sulla guerra di Benedetto Croce), Napoli, 2020, p. 34 ss.

[50] Per un’ampia disamina, condotta attraverso 'indagine comparatistica, della questione della
competenza ad assumere decisioni sull’impiego della forza armata in ambito internazionale nel
quadro del nostro ordinamento costituzionale, e per una prospettiva in definitiva non troppo
lontana da quella esposta nel testo — ossia nel senso che pur rientrando tali decisioni, di regola,
nella sfera di competenza dell’esecutivo, &€ comunque necessario attivare lintervento
parlamentare almeno per le «iniziative di maggiore spessore», ossia quelle che «tendano

assumere carattere di guerra» - G. de Vergottini, Guerra e costituzione, cit., p. 295 ss.

[51] William Shakespeare, Romeo and Juliet, Act 11, scene 2, 43-44


it/component/easyarticles/composer#_ftnref51
it/component/easyarticles/composer#_ftnref52

