
Diritto e società

La Spada Spirituale e la Spada Temporale:
due visioni protestanti della guerra a
confronto
di Tommaso Manzon

23 aprile 2022

Sommario:

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a

confronto

di Tommaso Manzon

Sommario: 1. Introduzione - 2. Due tradizioni - 3. Conclusione.

1. Introduzione

Lo scopo di questo breve contributo è quello di fornire una panoramica della prospettiva

protestante/evangelica di fronte alla guerra. La materia di per sé sarebbe vastissima, pertanto ci

si concentrerà su due tradizioni di pensiero, prese nella forma in cui esse si sono presentate

proprio all’epoca della Riforma protestante del XVI secolo[1]. Per potersi però avvicinare al tema,

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/tommaso-manzon
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn1


è necessario compiere alcune precisazioni, che potrebbero risultare superflue per alcuni ma che

ciononostante non si possono dare per scontate.

Innanzitutto, è bene specificare come non vi sia una chiesa evangelica. Perlomeno, essa non

esiste allo stesso modo in cui esiste una Chiesa Romano-Cattolica raccolta sotto il Vescovo di

Roma e una Chiesa Ortodossa raccolta attorno al Patriarca Ecumenico di Costantinopoli. Gli

evangelici affermano con i grandi Credi della Chiesa Universale che l’Assemblea di Cristo è

spiritualmente una attraverso il tempo e lo spazio; essi però non hanno mai sostenuto che una

tale unità dovesse per forza tradursi in rapporti istituzionali stabili, i quali legassero tra loro le

diverse comunità ecclesiastiche. Questo non nega che le diverse chiese protestanti siano spesso

unite tra loro da legami organizzativi a livello locale, internazionale e mondiale. Tali rapporti si

sviluppano sia a partire dalla comune appartenenza a una delle tante tradizioni componenti la

famiglia evangelica, sia in maniera trasversale in base a certe sensibilità condivise che

intersecano le singole storie dei vari filoni protestanti.

Per fare un esempio concreto, la comunità di cui faccio parte è legata a un’unione nazionale di

chiese appartenenti alla stessa denominazione (quella battista). A sua volta, quest’unione di

chiese appartiene a una federazione che opera a livello europeo che è anch’essa inserita

all’interno di un contesto mondiale (rispettivamente, European Baptist Federation e Baptist

World Alliance). Infine, a tutti e quattro i livelli (locale, nazionale, continentale e mondiale)

queste comunità fanno parte di organi di cooperazione inter-protestanti (per esempio, la FCEI, la

Federazione delle Chiese Evangeliche in Italia). Il punto è che questi legami e le istituzioni che da

esse sono generate non sono in primis la causa bensì il prodotto del comune sentire delle chiese

che ne fanno parte.

Quindi, l’unitarietà dell’Assemblea di Cristo è un fatto di per sé spirituale ed invisibile e

determinato da Dio; esso diventa visibile non a partire da istituzioni trans-comunitarie, bensì a

partire dal raccogliersi di uomini e donne intorno a Dio in diverse assemblee locali.

Contemporaneamente, queste assemblee sono il prodotto e si riconoscono come parte di una

storia comune. A partire da questo concreto riconoscimento di ciò che è comune tra loro, le

chiese formano strumenti d’incontro e di cooperazione che vanno al di là della loro dimensione

locale.

La seconda precisazione da fare è molto più semplice ed è legata alle dimensioni attuali del

movimento evangelico. Secondo un’indagine ormai relativamente datata (2011) ma che

comunque ci fornisce un quadro abbastanza preciso della situazione, la somma di tutte le chiese

evangeliche rappresenterebbe il 37% del cristianesimo globale o circa 800 milioni di persone[2].

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 2 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn2


Luteranesimo, presbiterianesimo, metodismo, battismo, mennonismo, pentecostalesimo,

anglicanesimo sono solo alcune delle maggiori tradizioni che compongono questa compagine.

Tali distinzioni però non dovrebbero essere esagerate; se infatti da un certo punto di vista è

necessario parlare di protestantismi al plurale, dall’altro è sicuramente lecito parlare di

protestantesimo al singolare. Ciò è reso possibile proprio dall’esistenza di una comune storia e di

una comune sentire che lega queste tradizioni, sebbene in passato non siano mancati e tutt’ora

non manchino i fanatismi e le incomprensioni.

Dunque, sia la vastità che la relativa frammentazione del movimento evangelico rende di fatto

impossibile fare riferimento a una prospettiva che rappresenti la prospettiva degli evangelici. Ciò

detto, è possibile indicare rispetto a un tema in particolare le principali tendenze di pensiero che

si sono sviluppate nel corso dei secoli. Queste, pur nella loro relativa diversità, possono essere

associate e messe a confronto in modo profittevole in base alla comune sensibilità che fa da

sfondo a ogni espressione del cristianesimo riformato.

Una componente essenziale di questa sensibilità è quel principio di vita e di dottrina che viene

normalmente indicato con l’espressione latina Sola Scriptura. La Confessione di Fede dell’UCEBI

(Unione Cristiana Evangelica Battista d’Italia) spiega il Sola Scriptura in questo modo:

“La Bibbia è la sola testimonianza autentica e normativa dell’opera di Dio per mezzo di Gesù

Cristo. In quanto lo Spirito Santo la rende Parola di Dio, essa va studiata, onorata e obbedita”[3].

Si potrebbero utilizzare altre parole per esprimere questo punto teologico, ma credo che ogni

buon protestante dovrebbe essere d’accordo con questa formulazione. Qualunque altra cosa la

Bibbia possa essere, per un cristiano evangelico essa deve essere almeno quanto viene detto in

questa breve affermazione. In quanto tali, le Scritture diventano il punto di riferimento ultimo

sul quale il cristiano deve orientare la propria azione e la propria comprensione di Dio e della

vita. Le chiese evangeliche si riconoscono tra di loro come comunità che teorizzano e cercano,

con tutti i loro limiti, di vivere all’altezza di quanto Dio ci ha testimoniato e insegnato per mezzo

della sua Parola.

Questo ci porta infine al nostro tema. Che cosa, infatti, dice la Scrittura in merito alla guerra? Si

noti che l’estratto citato dalla Confessione di Fede dell’UCEBI fa un riferimento in particolare alla

figura di Cristo. Questo dipende dal fatto che una lettura cristiana della Bibbia non la riconosce

solo come Parola di Dio, ma anche come Parola di Dio le cui diverse componenti (la Bibbia è

notoriamente composta di diversi testi, scritti e raccolti nel corso dei secoli) si presenta come un

organismo il cui cuore pulsante sono i quattro vangeli e la figura di Jeshua di Nazareth. Quindi,

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 3 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn3


l’interpretazione delle Scritture deve procedere alla luce della figura di Gesù, della sua vita e dei

suoi insegnamenti.

Concentrandosi sul tema del conflitto armato e della sua liceità, nessun pronunciamento di Gesù

è forse più famoso di quello riportato nel Vangelo di Giovanni e che egli pronuncia di fronte a

Ponzio Pilato. Interrogato infatti dal prefetto romano su che cosa abbia fatto per meritarsi di

essere arrestato e se egli sia veramente il re dei giudei, Gesù risponde “Il mio regno non è di

questo mondo; se il mio regno fosse di questo mondo, i miei servitori avrebbero combattuto

perché non fossi consegnato ai Giudei; ma il mio regno non è di quaggiù” (Giov. 18:36).

Quest’affermazione potrebbe facilmente suonare come un rifiuto netto e senza appello dell’uso

della forza e in particolare dello scontro armato di massa e organizzato (e cioè, la guerra).

Una buona lettura del testo biblico però non può fermarsi a poche parole sottratte dal loro

contesto. Nel caso specifico si potrebbe per esempio notare come questa frase sia stata

pronunciata in un momento estremamente particolare (l’arresto di Cristo) e domandarsi quindi

quale sia la sua portata di applicazione ad altri contesti. L’affermazione poi che il regno di Cristo

non sia di questo mondo (cioè, non ne segue le regole) non nega il fatto, sottolineato dallo stesso

Gesù in altre occasioni, che i cristiani comunque si trovino nel mondo e non possano sottrarsi al

fatto di essere messi alla prova da quanto accade nel mondo (cfr. Giov. 15:18-19, 16:33).

Nella misura in cui la guerra è una costante della storia e quindi della vita nel mondo, essa ha

messo alla prova i cristiani e le cristiane dei diversi secoli. Lo ha fatto certo nei termini del loro

coinvolgimento o meno in determinati conflitti, ma anche e proprio per questo motivo ha

comportato uno sforzo sotto il profilo della riflessione teologica e della formazione spirituale.

L’intrinseca delicatezza del tema della guerra, che ha spesso toccato in prima persona chi ha

avuto l’occasione di rifletterci sopra, ha portato a produrre diverse posizioni sul tema. Spesso

queste sono state determinate anche da questioni collaterali come, per esempio, la natura della

Chiesa e il suo rapporto con la politica; a sua volta, la posizione presa dai cristiani di fronte alla

guerra ha determinato in un senso piuttosto che in un altro altri aspetti della loro teologia e della

loro prassi. Per questo motivo, parte della diversità esistente all’interno del movimento

evangelico è dovuta proprio a differenti comprensioni del rapporto che dovrebbe esistere tra il

cristiano e la guerra. Nelle prossime pagine si cercherà di esporre questa varietà di opinioni

facendo riferimento alle due principali opzioni che sono state coltivate nei secoli dalla teologia

evangelica. 

2. Due tradizioni

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 4 di 13



La prima tradizione a cui si vuole fare riferimento è la cosiddetta “dottrina della guerra giusta”.

Questa teoria non è tipica della teologia protestante, per cui al limite si dovrebbe parlare di una

ricezione protestante della dottrina della guerra giusta. Infatti, la dottrina della guerra giusta è

addirittura “più antica del cristianesimo”[4] ed è già attestata in testi quali il De re publica di

Cicerone. Fu poi elaborata in chiave cristiana grazie in particolare al contributo di Agostino ed

infine inclusa nel Decretum Gratiani diventando parte del diritto canonico della chiesa latina. In

seguito, la dottrina della guerra giusta subì degli sviluppi ulteriori, fino a raggiungere la sua

forma classica nel corso del XVI secolo[5].

In base a quest’ultima, esistono cinque condizioni secondo le quali si gode di un ius ad bellum:

legitima auctoritas, iusta causa, recta intentio, ultima ratio, iustus finis; ovvero: si ha diritto ad

iniziare una guerra solo se si ha l’autorità per farlo (es.: un privato cittadino non può dichiarare

guerra a qualcuno), se si ha una ragione oggettivamente buona per dichiarare guerra (di norma,

essere ingiustamente aggrediti), se lo si fa con le giuste intenzioni (ossia, per ristabilire lo stato

precedente al conflitto e non con lo scopo di appropriarsi di qualcosa) e se è l’ultima risorsa

disponibile al fine di ristabilire la giustizia. Infine, la guerra dev’essere intrapresa con

l’obbiettivo finale di raggiungere la pace con il nemico[6]. Tutto lo sforzo bellico dev’essere

inoltre condotto con mezzi proporzionati all’obbiettivo e discriminando tra civili e combattenti (i

primi non sono infatti un bersaglio legittimo)[7].

Calvino e Lutero accolsero nel loro pensiero la sostanza di questa dottrina, influenzando così una

parte cospicua della teologia protestante posteriore[8]. Inoltre, la Confessio Augustana, una delle

prime confessioni di federe evangeliche e che fu offerta all’imperatore Carlo V nel 1530, presume

chiaramente la validità della teoria della guerra giusta. La Confessio infatti riporta all’Articolo

XVI De Rebus Civilibus che è lecito per i cristiani “jure bellare,[et] militare”[9].

Quest’affermazione non è però pronunciata nel vuoto ed è ulteriormente qualificata dal suo

contesto. Innanzitutto, al termine del medesimo articolo si afferma che “debent Christiani

obedire magistratibus suis et legibus; nisi cum jubent peccare, tunc etiam magis debent obedire

Deo quam hominibus [Atti 5:29]”[10]. Dunque, non ogni tipo di guerra è legittima e un cristiano

dovrebbe rifiutarsi di partecipare a una guerra ingiusta, mettendo per prima la sua obbedienza a

Dio. In secondo luogo, l’Articolo XVI della Confessio è subordinato alla frase di apertura

dell’Articolo I che recita “ecclesiae magno consensus apud nos docent […]”[11]; questo consenso

tra le diverse chiese è a sua volta determinato da un principio, espresso nell’Articolo II, per cui

“ad veram unitatem Ecclesiae satis est consentire de doctrina Evangelii et administratione

Sacramentorum”[12]. Dunque, che cosa sia una guerra giusta dev’essere compreso sulla base

delle Scritture, ed espresso a sua volta nel discernimento comune delle chiese di Cristo.

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 5 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn4
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn5
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn6
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn7
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn8
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn9
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn10
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn11
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn12


Un esempio concreto di come questo punto sia stato compreso negli ambienti della Riforma, ci

viene da uno scritto di Lutero del 1526, e dunque in realtà precedente la Confessio, intitolato I

soldati possono essere salvati?. La domanda che il riformatore prende in considerazione in

questo scritto è se sia lecito o meno per un credente partecipare a un conflitto armato. Il passo

scritturistico su cui Lutero centra la sua discussione è Romani 13:4: “il magistrato è un ministro

di Dio per il tuo bene; ma se fai il male, temi, perché egli non porta la spada invano; infatti è un

ministro di Dio per infliggere una giusta punizione a chi fa il male”. Secondo Lutero, la “spada”

del magistrato è quella del governo civile, che include in sé stessa anche la possibilità di

dichiarare guerra[13]; dunque questo governo civile è la legitima auctoritas che ha il diritto di

aprire e chiudere un conflitto e tale autorità gli è impartitagli direttamente da Dio.

Questo governo civile si affianca, differenzia e trova la sua origine in un governo spirituale;

questo per l’appunto è il “regno che non è di questo mondo di cui parla Cristo nel Vangelo di

Giovanni: lo stesso Dio che ha istituito una spada spirituale e l’ha affidata ai predicatori affinché

la amministrino attraverso la Parola, ha anche istituito una spada temporale affidandola ai

magistrati”[14]. Questo non significa che la spada temporale sia guidata da quella spirituale, ma

che i cristiani devono obbedire ad entrambe, nella misura in cui ambedue hanno la loro origine

in Dio e sono preposte a regolare un certo ambito dell’esistenza. L’unica eccezione che si dà è

qualora la spada temporale entri in contraddizione con quella spirituale, nel qual caso, come si è

già visto, il cristiano deve obbedire a Dio al di sopra del magistrato.

Come nota Lutero, Paolo nella Lettera ai Romani afferma che l’autorità civile non è stata istituita

da Dio per “infrangere la pace ed iniziare la guerra, bensì per amministrare la pace e prevenire

la guerra”. Ciò si desume dal fatto che Paolo afferma che la spada è per il bene del giusto e la

punizione di chi vuole il male[15]. Dunque, secondo Lutero l’unica guerra che Dio approva è

quella che viene condotta contro coloro che conducono una guerra ingiusta; pertanto, in quanto

tale la giusta guerra è sempre una guerra difensiva[16]. Il riformatore non teme quindi di

definire questo tipo di conflitto un “opera d’amore”: come un buon medico a volte amputa degli

arti per salvare il corpo, punire il malvagio al fine di ristabilire la pace si configura come un male

necessario in vista di un bene più ampio[17]. In tal senso, Lutero invita il suo lettore a

considerare la guerra con occhi da adulto, non condannandola in quanto tale, ma chiedendosi di

volta in volta quale sia la ragione che sta dietro di essa e dunque se un particolare conflitto si

configuri come giusto od ingiusto[18].

Il medesimo articolo De Rebus Civilibus della Confessio Augustana contiene insieme a una parte

positiva anche una parte negativa. Infatti, le chiese che la sottoscrissero si preoccuparono non

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 6 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn13
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn14
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn15
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn16
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn17
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn18


solo di delineare le proprie posizioni, ma anche di indicare ciò da cui intendevano allontanarsi.

Pertanto, si legge che esse “damnant Anabaptistas, qui interdicunt haec civilia officia Christianis”

[19]. Quest’affermazione, che sicuramente non riflette gli attuali rapporti tra le diverse

denominazioni protestanti, riflette la condanna da parte degli estensori della Confessio della

stretta separazione dal mondo praticata dal movimento anabattista.

La posizione anabattista è ben rappresentata dal IV e dal VI dei sette articoli componenti la

Confessione di Schleitheim. Questo testo fu prodotto nel 1527 da un gruppo di anabattisti svizzeri

e nello specifico per mano di un ex-monaco benedettino di nome Michael Sattler[20]. Il IV

Articolo riguarda la separazione che i cristiani devono osservare rispetto a tutto quanto che nel

mondo non è stato riconciliato con Cristo. Questa separazione include anche le “armi diaboliche

della violenza, come la spada, l’armatura e cose simili e tutto quanto si possa fare per loro

tramite al fine di proteggere gli amici o per offendere i nemici, e ciò in virtù della parola di

Cristo: ‘non contrastate il malvagio’ [Matteo 5:39]”[21].

Il VI Articolo, riguarda invece la spada. Come si è discusso più sopra, Lutero distingue ma tiene

insieme le due spade: esse sono amministrate differentemente ma sia l’istituzione civile che

quella ecclesiastica sono in sé e per sé buone perché volute da Dio. Quindi, se l’uso della violenza

non è mai in sé buono, lo diventa nel momento in cui esso è giustificato dal fine di ristabilire la

pace sociale. La Confessione di Schleitheim afferma anch’essa che la spada temporale è

un’ordinanza di Dio, ma la pone “all’infuori della perfezione di Cristo”[22]. In quest’area, la

spada punisce i malvagi e protegge i buoni, ma, all’interno della “perfezione di Cristo” in cui si

trovano i credenti, l’unico strumento per limitare il malvagio è l’ammonizione e

l’allontanamento dalla comunione ecclesiastica[23]. Dunque, il cristiano non può usare la spada

temporale, ma, come Cristo impedì che si lapidasse la donna adultera ammonendola allo stesso

tempo di non peccare più, così devono fare i suoi discepoli; come Cristo rifiutò di risolvere una

disputa ereditaria tra due fratelli, così i cristiani non dovrebbero essere giudici sopra questioni

mondane (cioè, ancora una volta, esterne alla perfezione di Cristo)[24]. Infine, non è appropriato

per un cristiano rivestire un ruolo pubblico nelle istituzioni (“essere un magistrato”), perché

come Cristo rifiutò di essere fatto re dalla folla (Giov. 6:15) anche in questo dev’essere imitato

dalla Chiesa[25].

È chiaro come di fronte a quest’impostazione del rapporto tra Chiesa e mondo, la guerra

semplicemente non è una strada percorribile dal cristiano, in nessun caso. Perlomeno, non lo è,

non la guerra fisica e cruenta. Infatti, nonostante il suo pacifismo, la Confessione di Schleitheim

ritiene che i cristiani siano comunque impegnati in uno scontro. Citando il Paolo di 2Corinzi 10:4

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 7 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn19
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn20
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn21
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn22
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn23
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn24
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn25


(“infatti le armi della nostra guerra non sono carnali, ma hanno da Dio il potere di distruggere le

fortezze”) la Confessione riporta che “le armi da guerra [di coloro che vivono nel mondo] sono

carnali e operano solamente contro il corpo, ma le armi dei cristiani sono spirituali e operano

contro le fortificazioni del diavolo. I mondani sono armati con acciaio e ferro, ma i cristiani sono

armati con l’armatura di Dio: la verità, la giustizia, la pace, la fede, la salvezza e con la Parola di

Dio”[26]. Dunque, se la spada temporale è buona per operare nel mondo, il cristiano che la

raccoglie compie qualcosa di diabolico, per usare l’espressione ritrovata nel IV punto. Allo stesso

tempo, egli è chiamato a combattere una guerra spirituale per l’espansione del Regno di Dio in

terra, per la quale è stato equipaggiato da Dio con armi e protezioni altrettanto spirituali; questa,

è una militia a cui ogni discepolo di Gesù è chiamato e a cui non può sottrarsi.

La Confessione di Schleitheim ebbe un impatto immediato sugli anabattisti della Svizzera e della

Germania meridionale, sebbene le reazioni ad essa non furono sempre positive[27]. Per esempio,

proprio sulla questione della spada ebbe da ridire il grande leader anabattista Balthasar

Hubmaier, Costui infatti concepiva la possibilità che un cristiano potesse servire come

magistrato e dover, se necessario, ricorrere alla violenza[28]. Non bisogna nemmeno

dimenticarsi del noto episodio della cosiddetta “Ribellione di Münster”, durante la quale un

gruppo di anabattisti guidati da Melchior Hoffman cercò di stabilire una “Nuova Gerusalemme”

nella città westfaliana[29]. L’esperimento durò per circa un anno tra il 1534 e il 1535,

terminando nel sangue dopo un lungo assedio ed eccessi di tutti i tipi perpetrati dagli occupanti

della città. In ogni caso, la posizione separatista e pacifista della Confessione era maggioritaria tra

gli anabattisti e con il tempo divenne quella normativa e tutt’ora perpetrata tra i Mennoniti e gli

Hutteriti – ossia i gruppi direttamente successori dell’anabattismo delle origini[30].

3. Conclusione          

Come si è precisato all’inizio di questo breve articolo, il mondo evangelico è ampio, numeroso e

variegato al suo interno. Questo, pure sullo sfondo di una comune identità, ha fatto sì che

differenti tradizioni assumessero diverse posizioni e sviluppassero diverse risposte di fronte agli

stessi problemi.

Come si è visto, sebbene in modo molto parziale, il caso del tema della guerra non fa eccezione.

Qui non è stato possibile fare di più che introdurre la questione, esponendo le linee generali di

quelle che sono state le due grandi “scuole di pensiero” all’interno del mondo della Riforma. Ci si

è però concentrati su figure, gruppi e documenti della prima ora; in un certo senso, si potrebbe

dire che qui si è presa in considerazione la teologia riformata presa nel suo istante 0. Ma a 505

anni di distanza dal provvidenziale 31 ottobre in cui Lutero affisse le 95 sulla porta della

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 8 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn26
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn27
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn28
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn29
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn30


cattedrale di Wittenberg le si sono complicate e non poco. Nuovi gruppi, nuove idee, nuovi stili di

praticare la fede cristiana si sono sviluppati, a volte in continuità e a volte in discontinuità con i

modelli del XVI secolo.

Rispetto al nostro tema, le direttrici da prendere in considerazione sarebbero molteplici.

Innanzitutto, bisogna registrare come entrambe le opzioni che qui sono state discusse, sia quella

della dottrina della giusta guerra che di un pacifismo senza se né ma, rimangono assolutamente

vive e praticate. Allo stesso tempo, rimangono vivi sia un approccio separatista tra il mondo

ecclesiastico e quello secolare, sia uno più continuista che vede tra queste due sfere della vita

una distinzione che non sfocia in una separazione. A complicare ulteriormente questo quadro,

oggi il pacifismo è diffuso anche all’interno di tradizioni che non sono le dirette discendenti

dell’Anabattismo. Infine, a partire dal XVII secolo si è visto l’insorgere di gruppi che da un lato

sposavano alcuni elementi dell’anabattismo ma che allo stesso tempo non erano

necessariamente pacifisti né necessariamente ostili all’idea che un cristiano ricoprisse dei ruoli

pubblici – si pensi per esempio al battismo e al congregazionalismo.

Pertanto, vi sarebbe ancora molto da scrivere ai fini di completare il quadro introduttivo che qui

è stato proposto. Inoltre, sarebbe utile fare riferimento anche ad esempi concreti che hanno visto

i cristiani protestanti misurarsi con la minaccia e l’attualità della guerra. Qui non è possibile

aggiungere molto, ma si vorrebbe concludere proprio su questo punto, indicando le figure di due

testimoni vissuti nel secolo scorso.

La prima è quella del ben noto teologo protestante Karl Barth, presbiteriano e dunque un

successore spirituale di Calvino, nonché il teologo evangelico più noto e influente del XX secolo

(ma probabilmente dai tempi stessi della Riforma). Costui, reagendo nel 1938 alla crisi

cecoslovacca che avrebbe poi condotto agli accordi di Monaco, scrisse una famosa lettera aperta

al teologo ceco Josef Hromadka – lettera che fu presto pubblicata nella stampa internazionale. In

questo testo Barth attaccava le potenze occidentali per essersi piegate a Hitler e chiamava i cechi

a resistere all’occupazione. Qui il teologo svizzero arrivò ad affermare che “ogni soldato ceco che

combatterà e soffrirà lo farà anche per noi e, lo dico senza alcuna riserva, lo farà anche per la

chiesa di Gesù Cristo, che nell’atmosfera creata da Hitler e da Mussolini è destinata a cader preda

del ridicolo o dell’estinzione”[31]. Più tardi lo stesso anno, in una lezione pubblica intitolata “La

Chiesa e il problema politico dell’oggi” Barth si ricollega al passo di Romani 13 precedentemente

citato in connessione con Lutero. Secondo Barth, in virtù delle sue politiche lo stato nazista non è

più uno stato, nel senso che non può più essere identificato con il tipo di autorità legittima

delineata da Paolo[32]; piuttosto, il nazismo rappresenta la “dissoluzione fondamentale dello

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 9 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn31
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn32


stato giusto”[33]. Quindi, la chiesa non può fare altro che pregare e operare per il rovesciamento

del nazismo e la ricostituzione di uno stato giusto – anche con mezzi armati, se necessario[34].

Coerentemente con le sue posizioni anti-naziste, Barth si arruolò come volontario nell’esercito

svizzero allo scoppiare del conflitto (Barth infatti era stato espulso dalla Germania nel 1935 per

via delle sue posizioni politiche ed era rientrato nella natia Svizzera)[35].

L’altra figura a cui ci si vorrebbe richiamare è quella di Desmond Doss. Costui prese parte alla

Seconda Guerra Mondiale tra le fila dell’esercito statunitense; nello specifico fu arruolato nella

fanteria statunitense e partecipò al conflitto nello scenario bellico del pacifico. La cosa che

distingue Doss da molti altri è che egli si arruolò come obbiettore di coscienza. Doss infatti oltre

che avere un’intensa fede personale era stato cresciuto all’interno della Chiesa Avventista, una

denominazione che tradizionalmente insegna la pratica della non-violenza, in linea con il

precedente Anabattista. Per quanto il suo lavoro in un cantiere navale lo esentasse dalla

coscrizione forzata, Doss decise di arruolarsi spontaneamente ma, in linea con le sue

convinzioni, rifiutò l’addestramento alle armi e scelse di operare come soccorritore militare (in

inglese combat medic).

Nel 1944, impiegato a Guam e nelle Filippine, Doss ricevette due Medaglie di Bronzo al Valore per

il coraggio dimostrato nel soccorrere compagni feriti e rimasti sotto la linea di tiro. Infine,

durante la Battaglia di Okinawa riuscì in una singola giornata a salvare circa 75 compagni

rimasti feriti e incapacitati dal ritirarsi (il numero in realtà non è noto ed è collocato tra i 50 e i

100 soldati soccorsi). Nel corso della Battaglia di Okinawa Doss fu ferito quattro volte, inclusa

un’occasione in cui cercò di calciare via (senza successo) una granata per allontanarla dal suo

gruppo, finendo per ritrovarsi con 17 schegge all’interno del corpo. Per le azioni ad Okinawa,

Desmond Doss fu il primo e finora unico obbiettore di coscienza a ricevere la Medaglia d’Onore

dell’esercito americano[36].

Si è voluto concludere con queste due figure non per il gusto di presentare una breve galleria

degli eroi – qualifica che sia Barth che Doss credo avrebbero comunque rifiutato. Piuttosto,

l’intenzione è stata quella di mostrare come le idee di cui si è discusso abbiano nutrito nella

stessa situazione due modi di agire molto diversi, ma che comunque erano motivati dalla stessa

fede di fondo e che in entrambi i casi hanno esposto al pericolo chi ci stava dietro. Avendo

esposto la teoria, riflettere sulla prassi altrui può ispirarci e dirigerci nel darci un orientamento

di vita.

Certo, le due opzioni che sono state presentate in questo testo non sono sicuramente le uniche

che, cristiani o meno che siamo, possiamo porci di fronte al problema del conflitto armato.

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 10 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn33
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn34
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn35
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftn36


Inoltre, bisogna differenziare tra un principio e l’applicazione che se ne fa. L’una cosa può essere

buona e l’altra no: si può chiamare guerra giusta una guerra sbagliata, ma questo di per sé non è

sufficiente per condannare la dottrina della guerra giusta; il pacifismo può essere una foglia di

fico per la paura e/o l’indifferenza, ma questo di per sé non può farci rinunciare a priori al

prendere in considerazione l’ipotesi pacifista. Il tutto contribuisce a rendere il quadro complesso,

ma il confronto resta inevitabile; la guerra è con noi per restare, di questo c’è da starne certi.

La questione è particolarmente greve dato che stiamo parlando di cose che sono all’ordine del

giorno. I tiranni vanno combattuti con le armi? Abbiamo l’autorità morale per farlo (e quanto è

importante averla o non averla)? È proprio vero che non esistono guerre giuste? In che relazione

stanno pacifismo e neutralità? Queste sono solo alcune delle domande su cui è importante

riflettere nella congiuntura attuale. Specialmente è il caso di farlo ora, che tutto sommato ci

riguardano ancora indirettamente. Se un uomo armato si presenterà alla nostra porta, sarà

meglio avere pronte delle buone risposte e non sarà sicuramente la pigrizia intellettuale a

fornircele (cfr. Prov. 6:6-11).

 

[1] Per una prospettiva più comprensiva sul tema, cfr. V. O. Morkevicius, “Norms of war in

Protestant Christianity”, in World Religions and norms of war, V. Popovski, G. M. Reichberg, N.

Turner (a cura di) (Tokyo: United Nations University Press, 2007), pp. 220-254.

[2] The Pew Forum on Religion & Public Life, Global Christianity: A Report on the Size and

Distribution of the World’s Christian Population, p. 27,

http://www.pewforum.org/files/2011/12/Christianity-fullreport-web.pdf.

[3] UCEBI, Confessione di Fede, Confessione di fede - Il portale delle chiese Evangeliche

Battiste Italiane (ucebi.it).

[4] U. Gerrens, “La Pace attraverso la Guerra? Riflessioni sulla cosiddetta “guerra giusta” in

occasione dell’invasione dell’Ucraina”, in Guerra, Pace, Giustizia: Le chiese protestanti e la guerra

in Ucraina, a cura di F. Ferrario (Roma: Edizioni com nuovi tempi, 2022), pp. 59-67 (59).

[5] Gerrens, “La Pace attraverso la Guerra? Riflessioni sulla cosiddetta “guerra giusta” in

occasione dell’invasione dell’Ucraina”, p. 61.

[6] Gerrens, “La Pace attraverso la Guerra? Riflessioni sulla cosiddetta “guerra giusta” in

occasione dell’invasione dell’Ucraina”, pp. 61-3.

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 11 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref1
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref2
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref3
https://www.ucebi.it/chi-siamo/confessione-di-fede.html
https://www.ucebi.it/chi-siamo/confessione-di-fede.html
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref4
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref5
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref6


[7] Gerrens, “La Pace attraverso la Guerra? Riflessioni sulla cosiddetta “guerra giusta” in

occasione dell’invasione dell’Ucraina”, pp. 64.

[8] Gerrens, “La Pace attraverso la Guerra? Riflessioni sulla cosiddetta “guerra giusta” in

occasione dell’invasione dell’Ucraina”, p. 60.

[9] P. Schaff, The Creeds of Christendom, vol. III (Grand Rapids: Baker Book House, 1977), p. 17.

[10] Schaff, The Creeds of Christendom, p. 17.

[11] Schaff, The Creeds of Christendom, p. 7.

[12] Schaff, The Creeds of Christendom, p. 12.

[13] M. Lutero, “Can Soldiers Be Christians?”, in The Open Court 9 (1899), 525-45 (529).

[14] Lutero, “Can Soldiers Be Christians?”, p. 529.

[15] Lutero, “Can Soldiers Be Christians?”, p. 534.

[16] Lutero, “Can Soldiers Be Christians?”, p. 534.

[17] Lutero, “Can Soldiers Be Christians?”, p. 527.

[18] Lutero, “Can Soldiers Be Christians?”, p. 528.

[19] Schaff, The Creeds of Christendom, p. 17.

[20] J. P. Wogaman, D. M. Strong, Readings in Christian Ethics: A Historical Sourcebook

(Louisville: Westminster John Knox Press, 1996), p. 141.

[21] Schleitheim Confession (source) - Anabaptistwiki [accesso 20/04/2022].

[22] Schleitheim Confession (source) - Anabaptistwiki.

[23] Schleitheim Confession (source) - Anabaptistwiki.

[24] Schleitheim Confession (source) - Anabaptistwiki.

[25] Schleitheim Confession (source) - Anabaptistwiki.

[26] Schleitheim Confession (source) - Anabaptistwiki

[27] J. C. Wenger, A. C. Snyder, “Schleitheim Confession”, in Global Anabaptist Mennonite

Encyclopedia Online (1990),

https://gameo.org/index.php?title=Schleitheim_Confession&oldid=143737 [20/04/2022].

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 12 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref7
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref8
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref9
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref10
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref11
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref12
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref13
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref14
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref15
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref16
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref17
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref18
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref19
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref20
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref21
http://www.anabaptistwiki.org/mediawiki/index.php/Schleitheim_Confession_(source)#cite_note-37
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref22
http://www.anabaptistwiki.org/mediawiki/index.php/Schleitheim_Confession_(source)#cite_note-37
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref23
http://www.anabaptistwiki.org/mediawiki/index.php/Schleitheim_Confession_(source)#cite_note-37
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref24
http://www.anabaptistwiki.org/mediawiki/index.php/Schleitheim_Confession_(source)#cite_note-37
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref25
http://www.anabaptistwiki.org/mediawiki/index.php/Schleitheim_Confession_(source)#cite_note-37
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref26
http://www.anabaptistwiki.org/mediawiki/index.php/Schleitheim_Confession_(source)#cite_note-54
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref27
https://gameo.org/index.php?title=Schleitheim_Confession&oldid=143737


[28] J. Loserth, W. R. Estep, “Hubmaier, Balthasar (1480?-1528), in Global Anabaptist Mennonite

Encyclopedia Online (1990),

https://gameo.org/index.php?title=Hubmaier,_Balthasar_(1480%3F-1528)&oldid=168030

[20/04/2022].

[29] Cfr. K. Ralf, “The Melchoirites and Münster”, in A Companion to Anabaptism and

Spiritualism, 1521-1700, a cura di J. Roth e J. Stayer (Leiden: Brill, 2007).

[30] Wenger, Snyder, “Schleitheim Confession”,

https://gameo.org/index.php?title=Schleitheim_Confession&oldid=143737.

[31] K. Barth, Offene Briefe 1935-1942 (Zürich: Theologischer Verlag, 2001), pp. 122-6.

[32] A. Rasmusson, “‘Deprive Them of Their Pathos’: Karl Barth and the Nazi Revolution

Revisited”, in Modern Theology 23 (2007), pp. 369-91 (382).

[33] K. Barth, The Church and the Political Problem of Our Day (New York: Scribner, 1939), p. 52.

[34] Rasmusson, “‘Deprive Them of Their Pathos’”, p. 382.

[35] Ciò detto, la posizione di Barth di fronte alla guerra è più complessa di quanto possa rendere

conto questo singolo episodio; cfr. Morkevicius, “Norms of War in Protestant Christianity”, pp.

233ss.

[36] La sua vita è stata peraltro rappresentata nel 2016 dal film La Battaglia di Hacksaw Ridge,

diretto da Mel Gibson.

La Spada Spirituale e la Spada Temporale: due visioni protestanti della guerra a confronto Pagina 13 di 13

https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref28
https://gameo.org/index.php?title=Hubmaier,_Balthasar_(1480%3F-1528)&oldid=168030
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref29
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref30
https://gameo.org/index.php?title=Schleitheim_Confession&oldid=143737
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref31
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref32
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref33
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref34
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref35
https://www.giustiziainsieme.it/it/easy-articles/composer#_ftnref36

