AW

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto e societa

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane
tra normativita sociale e pratiche
singolari

di Luca Peloso

24 marzo 2022

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari
di Luca Peloso

Sommario: 1. La grande assente. Pasolini e la giustizia - 2. Societa, autorita, terrore - 3. Il diritto
come rovescio dell’lomologazione - 4. La societa come oppressione (legalizzata) della maggioranza
- 5. Personale e impersonale, politico e giuridico - 6. L’intellettuale e il legislatore, 'intellettuale-

legislatore - 7. Conclusioni.
1. La grande assente. Pasolini e la giustizia

Giustizia insieme: un binomio eloquente, quasi programmatico, nella misura in cui

l'accostamento dei due termini gia presuppone, se non una teoria, quantomeno una prospettiva
sul consorzio civile, la quale a sua volta denota una sensibilita, un orientamento, un approccio
determinato verso i fatti sociali. Qual ¢, in proposito, quello di Pasolini? Tentare di rispondere a
questa domanda non puo non condurci a constatare come la giustizia sia termine di riferimento
del tutto assente dalla sua riflessione: e come quest'assenza, relativamente ad un intellettuale
tanto eclettico, non possa in alcun modo costituire un semplice peccato di omissione, ma risulti di
per sé significativa; da cui si deduce l'impossibilita di stare davvero insieme, come si fa in una

comunita, anziché limitarsi semplicemente a convivere, come si fa tra estranei.


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/luca-peloso

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 2 di 10

Scrive Pasolini nel 1968, inaugurando la sua rubrica Il caos sul settimanale Tempo:

appartengo fatalmente a una indifferenziata «<AUTORITA»: né piu né meno che come chi 1'ha
cercata di proposito: un burocrate, un uomo politico, un generale dei carabinieri, un professore,
un industriale. [...] Ebbene, io non voglio ammetterlo. [...] A questo punto, credo che sia chiara
anche la ragione per cui ho voluto intitolare queste mie pagine settimanali «Il caos», il cui
sottotitolo ideale potrebbe essere: «Contro il terrore»: l'autorita, infatti, € sempre terrore, anche
quando é dolce. Un padre dice dolcemente, cameratescamente, a un figlio piccolo: «Non
calpestare le aiuole»: ebbene, questo comandamento negativo entrera a far parte di un insieme di
comandamenti negativi che regoleranno il comportamento di quel bambino; sicché la buona
educazione, essendo in gran parte fondata su una serie di regole negative, €, per sua natura,
terroristica: infatti essa, quasi a risarcire i sacrifici dell'obbedienza, diventa immediatamente un
diritto, e, in nome di tale diritto, il bambino, ben educato, divenuto grande, esercitera i suoi

ricatti morali.[1]

Ecco, in una sorta di compendio, la teoria pasoliniana della societa, che non puo non gettar luce
sulla sua non esplicitata concezione dell'universo giuridico, che da tale concezione discende.
Pasolini sta dicendo: tutti i rapporti sociali sono rapporti di potere, perché ogni societa, in quanto
ordine, contempla per cio stesso una o piu autorita che la strutturino, presiedendo in tal modo
tanto al suo funzionamento quanto alla sua perpetuazione. Ora, dire che il potere & per sua
natura terroristico (fondato com'e sulla paura di ritorsioni), equivale ad affermare che & sempre
arbitrario e prevaricante, cioe ingiusto. La giustizia dunque non compare nel lessico pasoliniano
perché ai suoi occhi non si puo dare giustizia — se non episodicamente, cioé accidentalmente —

all'interno di un gruppo umano. E questo € un primo dato.
2. Societa, autorita, terrore

I1 secondo concerne la sua visione dell'autorita. Stando alle sue parole, 'autoritd non farebbe
altro che riprodurre la relazione tra padre e figlio, integralmente fondata sugli ordini, i quali,
anche laddove siano formulati con gentilezza, generano un incondizionato terrore in chi li
subisce, perché negativi e quindi castranti, associati come sono allo spettro del castigo (non fare
questo, altrimenti ti capitera quest'altro). Ed & proprio da qui che a suo avviso nascerebbero i
diritti, risolti nella ricompensa per le sofferenze associate all'obbedienza; il ricatto diventa cosi il
frutto naturale della consapevolezza di diritti inevitabilmente incorporati come valore di
scambio, e percio assunti come oggetto di rivendicazione. Fin da ora, a partire da un linguaggio
che testimonia delle sue ascendenze bibliche (comandamento, sacrifici) viene da chiedersi: nei

termini di un dominio integralmente vetero-testamentario, prigioniero di una dialettica


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn1

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 3 di 10

dualistica-binaria tra le polarita vendetta-perdono, colpa-castigo, sacrificio-ricompensa, che
genere di contributo ci si puo attendere dalla giurisprudenza, dato che su queste basi ogni
questione giuridica viene automaticamente ricondotta al dominio incontrastato della legge come
imposizione dall'alto, e dunque l'eventualita della norma come deliberato e consapevole
strumento di auto-regolazione & immediatamente scongiurata? Se ogni forma di potere non puo
che risolversi, nel suo esercizio effettivo, in terrorismo puro e semplice, come puo la questione
dei diritti (e 'ambito del diritto) non essere riflesso di un utilitaristico do ut des, di una meccanica
alternanza di rivendicazioni dal basso e concessioni dall'alto? Davvero non c'é alternativa a
questo potere? Pasolini sembra rispondere incondizionatamente di si. E allora si tratta di
chiedersi: in tutto questo che fine fa il desiderio, che della paura e l'altra faccia? Cido che mi
atterrisce e inscindibile da cio che mi convoca: la fascinazione del potere, e quindi il desiderio di
ottenerlo (o di subirlo), in Pasolini dov'é? Stando a quel che afferma, non c'é compromesso e
quindi scappatoia da due opposti estremismi: subirlo, oppure esercitarlo. Nessuna ambiguita,
nessuna sfumatura né gradazioni intermedie. Eppure verrebbe facile fargli notare come l'intera
sua produzione letteraria, saggistica e cinematografica si configuri come provocatoria proprio
nella misura in cui irresistibilmente esorta ad una reazione, la quale sempre costituisce l'altra
faccia una richiesta di riconoscimento, il quale a sua volta infine altro non é che desiderio. Fuor
di metafora: possibile che non sia in alcun modo concepibile la volonta profonda, autentica,
sincera di lottare per i diritti (propri o altrui) intesa come impulso costruttivo? Possibile che tutto
si lasci ridurre ad una egoistica richiesta di risarcimento seguito alla repressione dei propri
impulsi? Inoltre: se la vita sociale si esaurisce interamente nella dialettica del potere, che senso

ha, e che fine fa, la riflessione pasoliniana sulla carita, cioé sulla gratuita?
3. Il diritto come rovescio dell’omologazione

Cercare una risposta a questa domanda significa mettersi sulle tracce di quella Relazione al
congresso del Partito Radicale del '75 che conclude le Lettere luterane. Nel paragrafo primo
Pasolini afferma: “A) Le persone piu adorabili sono quelle che non sanno di avere dei diritti. B)
Sono adorabili anche le persone che, pur sapendo di avere dei diritti, non li pretendono, o
addirittura ci rinunciano. C) Sono abbastanza simpatiche anche quelle persone che lottano per i
diritti degli altri (soprattutto per coloro che non sanno di averli)”[2]. Limitiamoci a trattenere, di
questo passo, cio che funge da collante e da motore: Pasolini prende sempre le mosse dalla
simpatia (sym-pathein), cioé dal sentimento: cio equivale a dire che resta poeta anche quando
parla da cittadino (e infatti puo dire, a proposito dei giovani, in apertura delle stesse Lettere, “il
mio sentimento e di condanna”[3]). Un poeta politico, certo; o meglio, un poeta e un politico, uno

scrittore che non puo pensare alla matrice politica dei rapporti interpersonali senza muovere da


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn2
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn3

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 4 di 10

uno sguardo poetico, cioé sacrale, non laico, personale e particolaristico (quindi infine non-
politico, perlomeno in senso moderno e democratico; altra contraddizione strutturale). Come si
traduce in effetti la lotta per i diritti civili, pasolinianamente intesa? Qui il suo discorso e
inequivocabile: le persone delle categorie A e B, afferma Pasolini, finiscono per essere “carne da
macello”[4], perché i membri della categoria C, che egli compendia nella figura dell'estremista,
nei fatti insegnano a chi non é consapevole dei propri diritti che bisogna usufruire degli identici
diritti dei padroni. L'estremista che insegna agli altri che coloro che sono sfruttati dagli
sfruttatori sono infelici, che cosa insegna? Insegna che bisogna pretendere l'identica felicita degli
sfruttatori. Il risultato che in tal modo eventualmente e raggiunto € dunque una identificazione:
cioé, nel caso migliore, una democratizzazione in senso borghese. [...] La realizzazione dei propri

diritti altro non fa che promuovere chi li ottiene al grado di borghese.”[5]

Insomma, la lotta per i diritti civili, in qualita di sommovimento interno all'entropia borghese
che tutto appiattisce, fagocita e omologa, si rivela pregiudicata e inconcludente sin dall'inizio,
una non-lotta, poiché I'esito e gia scritto, e i rapporti sociali sono ormai immodificabili: la storia
ora esclusivamente storia borghese, il suo svolgimento coincide col falso movimento del ciclo
produzione-consumo. Nessuna via d'uscita, dunque? Pasolini a dire il vero afferma piu volte che
se davvero pensasse che non ci sia piu nulla da fare, avrebbe gia smesso di parlare. Ma cosa
propone poi, concretamente? Di opporsi all'abrogazione forzata di ogni alterita, promossa dagli
intellettuali progressisti con il ricongiungimento delle minoranze insipienti alle maggioranze
interessate che essi rappresentano, seguitando ad essere “continuamente irriconoscibili”[6]. Ma
e realmente una proposta questa? Nel contesto di una societa democratica, il cui governo
abbisogna di riconoscere le istanze dei suoi membri per deliberare, in che modo l'essere
irriconoscibili pud concorrere costruttivamente alla vita civile? Non si risolve, tale esortazione,
in un principio di disordine fine a se stesso? In tal caso come puo0 il puro caos mitigare il terrore?
Non €& gia un modo, questo, di marginalizzarsi, ponendo le basi per il proprio auto-
annullamento? Un singolo cittadino, in quanto soggetto privato, puo permettersi di risultare
irriconoscibile (Pasolini stesso puo dire di sé, con formula emblematica e una volta tanto senza
contraddirsi, “ho trasgredito ogni norma e limite”[7]); se l'autorita tuttavia, per definizione, non
puo permetterselo, perché la visibilita e la decisione costituiscono la sua ragion d'essere, non lo
pud neppure un soggetto pubblico (sociale) ad essa subordinato: perché agire in modo
programmaticamente imprevedibile significa sporgere dal dominio stesso in virtu del quale
leggi, norme, convenzioni, usi e costumi, pur nella loro arbitrarieta culturale, garantiscono ad
una societa quel tanto di stabilita necessaria ad impedirne il disgregamento. Una soggettivita

organizzata che agisca in modo costitutivamente irregolare e non riconoscibile ha gia deciso, nei


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn5
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn6
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn7

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina5di 10

fatti, di collocarsi fuori dalle regole non scritte del gioco democratico.
4. La societa come oppressione (legalizzata) della maggioranza

Maggioranza e minoranza. In Pasolini, le due parole-chiave al fondo dell'oppressione sociale.
Qual e infatti il dinamismo interno ai rapporti di forza di una societa, secondo lui? In buona
sostanza il fatto che la fenomenologia del potere, nel concreto della vita associata, si traduce in
una maggioranza che schiaccia, emargina, condanna - e in alcuni casi perseguita — una o piu
minoranze (che anche considerate nel loro insieme, risultano comunque minoritarie). Ora, una
minoranza e tale in quanto composta da “diversi” spontaneamente contrapposti alla massa dei
“piu”, talmente simili tra loro da confondersi: tutti gli interventi civili di Pasolini, da quelli
contenuti nel Caos a quelli presenti in Scritti corsari e Lettere luterane, sono inconcepibili senza
questa premessa. Seguendo questo schema giudici, legislatori, magistrati e opinione pubblica
stanno tutti dalla stessa parte, quella della maggioranza, perché — pur con mansioni diverse —
operano in qualita di custodi o garanti di quelle stesse tendenze il cui tracciamento delimita i
confini dell'agire possibile, cioé lecito. I pronunciamenti pasoliniani intorno a questioni
giuridiche, a partire dal suo intervento sull'aborto, gravitano invariabilmente intorno a questa
concezione, la quale sottintende la societa non come insieme di cittadini che cercano - attraverso
gli strumenti propri della vita democratica — di raggiungere obiettivi comuni (giustizia,
uguaglianza ecc.), bensi come aggregato di individui che, in modalita pit 0 meno casuali o
interessate, si coagulano intorno a forme di vita che sull'onda della loro forza d'inerzia si
diffondono, dando corpo al senso comune, e facendosi infine prescrittive, normative, ergo
minacciose rispetto a tutto cio che, estraneo ad esse, puo minare l'equilibrio su cui si fondano.
Nelle parole di Pasolini: “nel contesto democratico, si lotta, certo, per la maggioranza, ossia per
l'intero consorzio civile, ma si trova che la maggioranza, nella sua santita, ha sempre torto:
perché il suo conformismo é sempre, per propria natura, brutalmente repressivo”[8]. Fino a che
punto si puo considerare fondata, in un dibattito democratico, questa concezione oltranzista del

sociale, che non conosce sfumature, che rifiuta la mediazione e il compromesso?

Facciamo qualche passo indietro e risaliamo alle origini cioé alla natura. Un composto organico
qualsiasi vede al suo interno elementi omologhi in maggior quantita, e altri (ugualmente simili
tra loro) in minor quantita: e una legge naturale che i primi tendano ad imporsi sui secondi. Ora,
se ammettiamo che le societda umane non siano solo natura ma anche cultura (e percio storia),
dobbiamo anche concedere che tra le funzioni del diritto — per ragioni consustanziali alla cultura
stessa — sia da annoverare quella di arginare, limitare, calmierare 1'uso della forza, che e in se

stessa natura (in caso contrario ci si riduce, appunto, al diritto del piu forte che s'impone sul


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn8

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 6 di 10

debole). Tradotto nel linguaggio pasoliniano, si potrebbe dire che una delle principali funzioni
del diritto e precisamente quella di evitare che la forza dispieghi terroristicamente se stessa,
travolgendo con la sua onda d'urto i diversi, cioé le minoranze (non integrate per definizione).
Cio significa che il diritto e tale perché (Pasolini stesso lo ammette quando definisce i diritti civili
come “diritti degli altri”) ha facolta di arginare il potere come correlato di sufficienti e necessarie
prove di forza: temperandolo, frenandolo, limitando la sua azione distruttiva. Qui pero
ricordiamoci di quanto abbiamo detto all'inizio: per Pasolini il potere & sempre terroristico,
anche quand'e dolce. Ma allora terroristica € anche, per estensione, la societa in se stessa: e
infatti la maggioranza in Pasolini € sempre brutalmente repressiva e intollerante. Ma se davvero
cosl &, e per Pasolini non c'e ragione di dubitarlo, viene da domandarsi che senso possa avere il
parlare in favore delle minoranze e battersi per esse, dato che se per assurdo dovessero acquisire
maggiore influenza — cioé potere — si farebbero a loro volta, almeno idealmente, maggioranze,
cioé (nei fatti) oppressive e terroristiche. Inoltre, se ogni societa & una forma di terrore
organizzato, e I'omologazione consumistica ha infine risolto ogni alterita nell'identita borghese,
cio significa che qualsiasi potere contemporaneo e intrinsecamente totalitario, come tale
inarrestabile e imbattibile, e i suoi subordinati resi uguali dal giogo che li opprime: ecco perché
Pasolini non distingue fra criminali e criminaloidi, e perché gli risulta irrilevante che il reato sia
da essi stato compiuto 0 meno; un potere totalitario non contempla e non puo contemplare la
presunzione d'innocenza. Se si assumono le premesse di Pasolini da questi circoli viziosi non si
esce. Dove conduce infatti, in ultima analisi, questa concezione parossistica della comunita, se
non alla sua negazione? Proviamo allora a guardarla da un'altra angolazione e chiediamoci ora:

da dove si origina?
5. Personale e impersonale, politico e giuridico

Ovvio: dalle sue vicende biografiche. Dal suo trauma sessuale, correlato del verdetto di condanna
unanime che la societa — per mezzo del costume e dei tribunali — ha pronunciato una volta per
sempre contro di lui, al punto che egli e diventato inscindibile da questo marchio. Pasolini ¢ la
sua diversita. Ecco perché per lui solo cio che € personale ¢ reale e concreto, ecco perché gli
importa solo di quest'uomo o di quest’operaio; ecco perché, riguardo la questione dell'aborto, é
questo feto e questa vita che gli importano, e perché puo rimproverare ai sociologi di fabbricare
modelli da laboratorio giocando su due tavoli, quella sociologia (astratto) e quello della vita
(concreto, irriducibile com'e, nella sua singolarita vivente, ad una media ponderata). Verrebbe
da ribattere che anche l'uvomo medio, contro cui Pasolini si scaglia senza tregua, e in fondo
un'astrazione: non si sa com'e fatto e dove si trova, finché non lo si ha davanti e lo si puo

additare (come appunto qualsiasi altro campione sociologico). Ma al di 1a di questo, come si puo



Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 7 di 10

rinfacciare una mancanza di concretezza[9] a coloro che per mestiere sono tenuti ad occuparsi
della societa nel suo insieme, se nell'ambito delle discipline in questione l'individuo concreto € in
primo luogo e necessariamente il polo di una relazione biunivoca rispetto ad una collettivita che
di per sé non e figurabile? Pasolini sembra spesso confondere il mandato dello scrittore, che
sempre si rivolge a qualcuno in particolare, inteso come destinatario determinato (fosse anche
un altro se stesso) la cui semplice presenza esclude altri, e quello del sociologo o del legislatore,
che viceversa osservano — e non possono non osservare — i fenomeni sociali da una certa
distanza, proprio affinché il loro operato risulti il piu equilibrato, equanime ed “inclusivo”
possibile (quantomeno nelle societd democratiche). Pasolini rimprovera ai legislatori un'
“astrazione pragmatica”’[10] che é nelle coordinate di base del loro mestiere. Un legislatore
infatti non é tenuto ad aver presente quest'uomo, questa persona, questa donna, questo feto in
particolare, perché e parte della sua deontologia (o, direbbe Lévi-Strauss, del suo “sguardo da
lontano”) concepire il singolo come parte di un insieme che certo lo comprende, ma insieme lo
integra e lo supera, possibilmente senza annullarlo. Il diritto, come la sociologia e 1'antropologia

(e al contrario della letteratura), € una scienza sociale.
6. L’intellettuale e il legislatore, I’intellettuale-legislatore

Che Pasolini a tratti demandi al giuridico funzioni che non gli competono, lo testimoniano i suoi
affondi contro la lingua degli “avvocatucci provinciali e volgari”[11]. Ora, perché confondere
'estetico col politico? Pasolini ribatterebbe, sulle orme di Gramsci, che tutto e politico; eppure
niente come la percezione e il sentimento, da cui si muovono tutti i suoi discorsi ideologici,
affondano le radici nella soggettivita, che & per sua natura rappresentativa di nient'altro se non
del singolo che parla e scrive. A Pasolini la civilta dei consumi non piace, il che é legittimo e pure
comprensibile, nella misura in cui il suo avvento coincide con la scomparsa di quel mondo
contadino e sottoproletario in passato cosl importante per lui; il fatto € che cio lo conduce a
rigettare in blocco tutta la societa, tutto il presente, e di conseguenza ogni forma di vita possibile
cioé futura: “non credo in questa storia e in questo progresso. Non é vero che comunque, si vada
avanti. Assai spesso sia l'individuo che le societa regrediscono o peggiorano. In tal caso la
trasformazione non deve essere accettata”’[12]. Ma laddove il rifiuto diventa l'unica opzione

possibile, e se I'unico avvicendamento ormai concepibile & quello che sfocia nell'allineamento
degli oppressi con gli oppressori, che margine d'azione reale potranno avere infine leggi, decreti,
riforme, emendamenti, lotte per i diritti civili? E lui stesso a dire che “bisogna avere la forza della
critica totale, del rifiuto, della denuncia disperata e inutile”[13]; ma questa non e forza, &

istigazione al suicidio, da intendere se non altro metaforicamente come morte sociale; a questo

punto la critica — fondata o meno - diventa irrilevante, perché, risolvendosi in uno sterile e


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn10
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn12
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn13

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 8 di 10

incondizionato rigetto nei confronti dell'intero esistente, cessa di essere significativa,
calcificandosi in una postura, quando non addirittura in una posa[14]. Questo negarsi ad ogni
proposta, ad ogni coinvolgimento, questa preventiva negazione della possibilita d'incidere
concretamente nella vita politica e democratica, non puo che equivalere ad una pura e semplice
dichiarazione d'impotenza (Pasolini presenta come ipotesi, e non come domanda retorica, quella
che verte sul fatto se i rapporti sociali siano divenuti o meno, con la civilta dei consumi, del tutto
immodificabili: ma e evidente che lo da per scontato; la sua prospettiva lo sottintende in modo
inequivocabile). Tale dichiarazione é l'esito della convinzione, presente in Pasolini sin dalla
seconda meta degli anni '60, che lo stesso nazismo e gli stessi Lager non siano stati altro che uno
dei momenti nel processo di affermazione della civilta dei consumi. Un momento, quindi una
fase, una parte integrante: non un'aberrazione, non un unicum, non una misteriosa e imprevista
deviazione (com'e invece in Primo Levi). Ma e chiaro che se si pensa questo, allora non c'e
riforma del codice né mozione legislativa che tenga: la storia umana é al capolinea. Apocalisse;
Fukuyama al contrario. O il vicolo cieco dato da un circolo vizioso, oppure la contraddizione
paralizzante: perché Pasolini per soprammercato chiede alla societa quel che & concepibile e
praticabile solo per il singolo. Scrive infatti negli Scritti corsari: “condivido col partito radicale
I'ansia della ratificazione, l'ansia cioe del dar corpo formale a realta esistenti: che e il primo
principio della democrazia”[15]. Ma come si puo scrivere questo, e poi sostenere (come fa in
continuazione) che i legislatori arrivano sempre in ritardo? La ratifica &€ procedura che segue a
un rilevamento, € quindi necessariamente un atto a posteriori: arriva in ritardo per definizione.
Si dira: e l'entita del ritardo ad essere l'obiettivo di Pasolini, quel che intende dire e che i
legislatori sono sempre troppo in ritardo, e questo inciderebbe sensibilmente sulla qualita della
vita democratica. Ma allora quand'é che un ritardo diventa colpevole? Quando lo decide
I'intellettuale? Ancora, € Pasolini stesso ad insistere costantemente sul fatto che cio che si vive
nell'esistenza é sempre infinitamente piu avanti di cio che si vive nella coscienza: che linguaggio
del corpo, comportamenti e azioni sono i vincoli originari di una realtd umana e sociale
antecedente a quella ufficiale, la pratica essendo sempre “una teoria ancora non detta”[16]. In
questa luce le leggi scritte diventano l'espressione codificata di processi che, nella loro tensione
normativa, sono gia sostanza vivente di una comunita. E qui si perviene ad un'altra
contraddizione irresolubile. Pasolini nel Caos riporta infatti, qualificandola come “nota lieta
della magistratura” alla base del dissequestro del film Assoluto naturale di Bolognini, la sentenza
di un giudice istruttore che cosi motiva la sua delibera: “le modificazioni del costume non
possono essere, in sede giudiziaria, né assecondate né contrastate, dovendo il giudice limitarsi a
prenderne atto in quanto obbligato per legge a riferirsi al comune sentimento e non alla propria

personale sensibilita”[17]. Questo equivale a dire che una ratifica democratica & sempre una


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn14
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn15
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn16
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn17

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 9 di 10

ratifica della maggioranza in favore della maggioranza (il “comune sentimento” cui il giudice é
obbligato a riferirsi). La domanda diventa allora: che valore puo avere la sottoscrizione formale
di un principio democratico, laddove se ne contesta la validita nel momento in cui la sua

applicazione ci discrimina?
7. Conclusioni

Pasolini inaugura le sue pubblicazioni sul Caos chiedendosi: “Perché ho accettato di scrivere per
«Tempo» la presente rubrica? [...] Ci sono molte ragioni: la prima é il mio bisogno di disobbedire
a Budda. Budda insegna il distacco dalle cose [...] e il disimpegno [...]: due cose che sono nella mia
natura. Ma c'e in me, appunto, un irresistibile bisogno di contraddire a questa mia natura”[18].
Pasolini ci sta dicendo che la sua natura e doppia: che la sua vera cifra, che il suo tratto
definitorio e definitivo é la contraddizione. Ed effettivamente il suo rapporto con la societa e le
sue istituzioni — 'abbiamo visto — ¢ sotto il segno di una costante, onnipresente contraddittorieta:
Pasolini sembra opporsi incondizionatamente alla societa proprio in nome di cio che la rende
tale. Accetta, in coscienza, i principi costitutivi (formali, giuridici) della vita democratica, eppure,
nei fatti, li contesta sistematicamente, votandosi ad una contestazione aprioristica di tutto cio che
e sociale proprio in quanto sociale (diffuso, massificato, “medio”, conformato e percio
conformistico). Da qui la tensione che confluisce nei suoi pronunciamenti pubblici, sprigionata
da uno sguardo costantemente sospeso tra l'accettazione della tensione normativa intrinseca alla
vita comunitaria (e connaturata alla scelta stessa di non chiamarsene fuori[19]) — con annesso il
proposito di contribuire democraticamente alla tutela di ci0 che questa tensione tende a violare
-, e al contempo la sotterranea, sconsolata convinzione che qualsiasi forma di diritto si fondi su
una consapevolezza che, in quanto sapere, non puo far altro che tradursi prima o poi in
rivendicazione e acquisizione di potere, cioé in volonta di potenza: prevaricazione su un debole
che a questo punto diventa, in virtu della sua stessa natura e al di la di ogni ingannevole
deterrente culturale, comunque destinato a soccombere. Da qui, ancora, la contraddizione tra
riferimento alla persona come termine ultimo di ogni tensione civile indirizzata al progresso, e
rifiuto dell'inevitabile gradiente impersonale che la stessa nozione di societa comporta. Da qui,
infine, l'oscillazione perenne tra militanza come intervento su temi e soggetti di natura giuridica
(riforma del codice, legalizzazione dell'aborto, invocazione del processo ai gerarchi DC,
riflessione sui diritti civili), e viceversa disimpegno come auto-affermazione di una diversita
irriducibile, nei fatti, ad ogni compromesso democratico. Quella tra Pasolini e il diritto e

insomma la storia di un rapporto irrisolto, perché irresolubile; in definitiva impossibile.


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn18
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn19

Lo sguardo sospeso. Aporie pasoliniane tra normativita sociale e pratiche singolari Pagina 10 di 10

[1] Pier Paolo Pasolini, Il caos, Garzanti, Milano 2019, p. 8.

[2] Pier Paolo Pasolini, Lettere luterane, Milano 2020, p. 205 (cors. nostro).
[3] Id.,p.18.

[4] Id., p.207.

[5] Id., p.208-9.

[6] Id.p.215.

[7] Pier Paolo Pasolini, Scritti corsari, Garzanti, Milano 2021, p. 211.

[8] Id., pp.98-9.

[9]1 Di ascendenza (manco a dirlo) borghese, categoria buona per tutti i contesti e per tutte le

stagioni.

[10] Pier Paolo Pasolini, Scritti corsart, op. cit., p. 101.
[11] Id., p. 139.

[12] Pier Paolo Pasolini, Lettere luterane, op. cit., p. 39.
[13] Id., p. 40.

[14] Quanto piu saggio, quanto piu sensato risulta viceversa l'approccio di chi cerca di
“comprendere le trappole corrosive, autoreferenziali e autocontenute della critica fine a se
stessa” (Donna Haraway, Chthulucene. Sopravvivere su un pianeta infetto, Nero, Roma 2019, p.

208). L'alternativa, come si vede, e I'auto-castrazione.
[15] Pier Paolo Pasolini, Scritti corsarti, op. cit., p. 98.
[16] Pier Paolo Pasolini, Lettere luterane, p. 63.

[17] Pier Paolo Pasolini, Il caos, op. cit., p. 279.

[18] Id., p. 7.

[19] Come fa viceversa l'eremita.


https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref12
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref13
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref14
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref15
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref16
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref17
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref18
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref19

