
Diritto e società

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane
tra normatività sociale e pratiche
singolari
di Luca Peloso

24 marzo 2022

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari

di Luca Peloso 

Sommario: 1. La grande assente. Pasolini e la giustizia - 2. Società, autorità, terrore - 3. Il diritto

come rovescio dell’omologazione - 4. La società come oppressione (legalizzata) della maggioranza

- 5. Personale e impersonale, politico e giuridico - 6. L’intellettuale e il legislatore, l’intellettuale-

legislatore - 7. Conclusioni.

1. La grande assente. Pasolini e la giustizia

Giustizia insieme: un binomio eloquente, quasi programmatico, nella misura in cui

l'accostamento dei due termini già presuppone, se non una teoria, quantomeno una prospettiva

sul consorzio civile, la quale a sua volta denota una sensibilità, un orientamento, un approccio

determinato verso i fatti sociali. Qual è, in proposito, quello di Pasolini? Tentare di rispondere a

questa domanda non può non condurci a constatare come la giustizia sia termine di riferimento

del tutto assente dalla sua riflessione: e come quest'assenza, relativamente ad un intellettuale

tanto eclettico, non possa in alcun modo costituire un semplice peccato di omissione, ma risulti di

per sé significativa;  da cui si deduce l'impossibilità di stare davvero insieme, come si fa in una

comunità, anziché limitarsi semplicemente a convivere, come si fa tra estranei.

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/luca-peloso


Scrive Pasolini nel 1968, inaugurando la sua rubrica Il caos sul settimanale Tempo:

appartengo fatalmente a una indifferenziata «AUTORITÀ»: né più né meno che come chi l'ha

cercata di proposito: un burocrate, un uomo politico, un generale dei carabinieri, un professore,

un industriale. […] Ebbene, io non voglio ammetterlo. […] A questo punto, credo che sia chiara

anche la ragione per cui ho voluto intitolare queste mie pagine settimanali «Il caos», il cui

sottotitolo ideale potrebbe essere: «Contro il terrore»: l'autorità, infatti, è sempre terrore, anche

quando è dolce. Un padre dice dolcemente, cameratescamente, a un figlio piccolo: «Non

calpestare le aiuole»: ebbene, questo comandamento negativo entrerà a far parte di un insieme di

comandamenti negativi che regoleranno il comportamento di quel bambino; sicché la buona

educazione, essendo in gran parte fondata su una serie di regole negative, è, per sua natura,

terroristica: infatti essa, quasi a risarcire i sacrifici dell'obbedienza, diventa immediatamente un

diritto, e, in nome di tale diritto, il bambino, ben educato, divenuto grande, eserciterà i suoi

ricatti morali.[1] 

Ecco, in una sorta di compendio, la teoria pasoliniana della società, che non può non gettar luce

sulla sua non esplicitata concezione dell'universo giuridico, che da tale concezione discende.

Pasolini sta dicendo: tutti i rapporti sociali sono rapporti di potere, perché ogni società, in quanto

ordine, contempla per ciò stesso una o più autorità che la strutturino, presiedendo in tal modo

tanto al suo funzionamento quanto alla sua perpetuazione. Ora, dire che il potere è per sua

natura terroristico (fondato com'è sulla paura di ritorsioni), equivale ad affermare che è sempre

arbitrario e prevaricante, cioè ingiusto. La giustizia dunque non compare nel lessico pasoliniano

perché ai suoi occhi non si può dare giustizia – se non episodicamente, cioè accidentalmente – 

all'interno di un gruppo umano. E questo è un primo dato. 

2. Società, autorità, terrore

Il secondo concerne la sua visione dell'autorità. Stando alle sue parole, l'autorità non farebbe

altro che riprodurre la relazione tra padre e figlio, integralmente fondata sugli ordini, i quali,

anche laddove siano formulati con gentilezza, generano un incondizionato terrore in chi li

subisce, perché negativi e quindi castranti, associati come sono allo spettro del castigo (non fare

questo, altrimenti ti capiterà quest'altro). Ed è proprio da qui che a suo avviso nascerebbero i

diritti, risolti nella ricompensa per le sofferenze associate all'obbedienza; il ricatto diventa così il

frutto naturale della consapevolezza di diritti inevitabilmente incorporati come valore di

scambio, e perciò assunti come oggetto di rivendicazione. Fin da ora, a partire da un linguaggio

che testimonia delle sue ascendenze bibliche (comandamento, sacrifici) viene da chiedersi: nei

termini di un dominio integralmente vetero-testamentario, prigioniero di una dialettica

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 2 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn1


dualistica-binaria tra le polarità vendetta-perdono, colpa-castigo, sacrificio-ricompensa, che

genere di contributo ci si può attendere dalla giurisprudenza, dato che su queste basi ogni

questione giuridica viene automaticamente ricondotta al dominio incontrastato della legge come

imposizione dall'alto, e dunque l'eventualità della norma come deliberato e consapevole

strumento di auto-regolazione è immediatamente scongiurata? Se ogni forma di potere non può

che risolversi, nel suo esercizio effettivo, in terrorismo puro e semplice, come può la questione

dei diritti (e l'ambito del diritto) non essere riflesso di un utilitaristico do ut des, di una meccanica

alternanza di rivendicazioni dal basso e concessioni dall'alto? Davvero non c'è alternativa a

questo potere? Pasolini sembra rispondere incondizionatamente di sì. E allora si tratta di

chiedersi: in tutto questo che fine fa il desiderio, che della paura è l'altra faccia? Ciò che mi

atterrisce è inscindibile da ciò che mi convoca: la fascinazione del potere, e quindi il desiderio di

ottenerlo (o di subirlo), in Pasolini dov'è? Stando a quel che afferma, non c'è compromesso e

quindi scappatoia da due opposti estremismi: subirlo, oppure esercitarlo. Nessuna ambiguità,

nessuna sfumatura né gradazioni intermedie. Eppure verrebbe facile fargli notare come l'intera

sua produzione letteraria, saggistica e cinematografica si configuri come provocatoria proprio

nella misura in cui irresistibilmente esorta ad una reazione, la quale sempre costituisce l'altra

faccia una richiesta di  riconoscimento, il quale a sua volta infine altro non è che desiderio. Fuor

di metafora: possibile che non sia in alcun modo concepibile la volontà profonda, autentica,

sincera di lottare per i diritti (propri o altrui) intesa come impulso costruttivo? Possibile che tutto

si lasci ridurre ad una egoistica richiesta di risarcimento seguito alla repressione dei propri

impulsi? Inoltre: se la vita sociale si esaurisce interamente nella dialettica del potere, che senso

ha, e che fine fa, la riflessione pasoliniana sulla carità, cioè sulla gratuità? 

3. Il diritto come rovescio dell’omologazione

Cercare una risposta a questa domanda significa mettersi sulle tracce di quella Relazione al

congresso del Partito Radicale del '75 che conclude le Lettere luterane. Nel paragrafo primo

Pasolini afferma: “A) Le persone più adorabili sono quelle che non sanno di avere dei diritti. B)

Sono adorabili anche le persone che, pur sapendo di avere dei diritti, non li pretendono, o

addirittura ci rinunciano. C) Sono abbastanza simpatiche anche quelle persone che lottano per i

diritti degli altri (soprattutto per coloro che non sanno di averli)”[2]. Limitiamoci a trattenere, di

questo passo, ciò che funge da collante e da motore: Pasolini prende sempre le mosse dalla

simpatia (sym-pathein), cioè dal sentimento: ciò equivale a dire che resta poeta anche quando

parla da cittadino (e infatti può dire, a proposito dei giovani, in apertura delle stesse Lettere, “il

mio sentimento è di condanna”[3]). Un poeta politico, certo; o meglio, un poeta e un politico, uno

scrittore che non può pensare alla matrice politica dei rapporti interpersonali senza muovere da

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 3 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn2
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn3


uno sguardo poetico, cioè sacrale, non laico, personale e particolaristico (quindi infine non-

politico, perlomeno in senso moderno e democratico; altra contraddizione strutturale). Come si

traduce in effetti la lotta per i diritti civili, pasolinianamente intesa? Qui il suo discorso è

inequivocabile: le persone delle categorie A e B, afferma Pasolini, finiscono per essere “carne da

macello”[4], perché i membri della categoria C, che egli compendia nella figura dell'estremista,

nei fatti insegnano a chi non è consapevole dei propri diritti che bisogna usufruire degli identici

diritti dei padroni. L'estremista che insegna agli altri che coloro che sono sfruttati dagli

sfruttatori sono infelici, che cosa insegna? Insegna che bisogna pretendere l'identica felicità degli

sfruttatori. Il risultato che in tal modo eventualmente è raggiunto è dunque una identificazione:

cioè, nel caso migliore, una democratizzazione in senso borghese. […] La realizzazione dei propri

diritti altro non fa che promuovere chi li ottiene al grado di borghese.”[5]

Insomma, la lotta per i diritti civili, in qualità di sommovimento interno all'entropia borghese

che tutto appiattisce, fagocita e omologa, si rivela pregiudicata e inconcludente sin dall'inizio,

una non-lotta, poiché l'esito è già scritto, e i rapporti sociali sono ormai immodificabili: la storia è

ora esclusivamente storia borghese, il suo svolgimento coincide col falso movimento del ciclo

produzione-consumo. Nessuna via d'uscita, dunque? Pasolini a dire il vero afferma più volte che

se davvero pensasse che non ci sia più nulla da fare, avrebbe già smesso di parlare. Ma cosa

propone poi, concretamente? Di opporsi all'abrogazione forzata di ogni alterità,  promossa dagli

intellettuali progressisti con il ricongiungimento delle minoranze insipienti alle maggioranze

interessate che essi rappresentano, seguitando ad essere “continuamente irriconoscibili”[6]. Ma

è realmente una proposta questa? Nel contesto di una società democratica, il cui governo

abbisogna di riconoscere le istanze dei suoi membri per deliberare, in che modo l'essere

irriconoscibili può concorrere costruttivamente alla vita civile? Non si risolve, tale esortazione,

in un principio di disordine fine a se stesso? In tal caso come può il puro caos mitigare il terrore?

Non è già un modo, questo, di marginalizzarsi, ponendo le basi per il proprio auto-

annullamento? Un singolo cittadino, in quanto soggetto privato, può permettersi di risultare

irriconoscibile (Pasolini stesso può dire di sé, con formula emblematica e una volta tanto senza

contraddirsi, “ho trasgredito ogni norma e limite”[7]); se l'autorità tuttavia, per definizione, non

può permetterselo, perché la visibilità e la decisione costituiscono la sua ragion d'essere, non lo

può neppure un soggetto pubblico (sociale) ad essa subordinato: perché agire in modo

programmaticamente imprevedibile significa sporgere dal dominio stesso in virtù del quale

leggi, norme, convenzioni, usi e costumi, pur nella loro arbitrarietà culturale, garantiscono ad

una società quel tanto di stabilità necessaria ad impedirne il disgregamento. Una soggettività

organizzata che agisca in modo costitutivamente irregolare e non riconoscibile ha già deciso, nei

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 4 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn5
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn6
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn7


fatti, di collocarsi fuori dalle regole non scritte del gioco democratico.

4. La società come oppressione (legalizzata) della maggioranza

Maggioranza e minoranza. In Pasolini, le due parole-chiave al fondo dell'oppressione sociale.

Qual è infatti il dinamismo interno ai rapporti di forza di una società, secondo lui? In buona

sostanza il fatto che la fenomenologia del potere, nel concreto della vita associata, si traduce in

una maggioranza che schiaccia, emargina, condanna – e in alcuni casi perseguita – una o più

minoranze (che anche considerate nel loro insieme, risultano comunque minoritarie). Ora, una

minoranza è tale in quanto composta da “diversi” spontaneamente contrapposti alla massa dei

“più”, talmente simili tra loro da confondersi: tutti gli interventi civili di Pasolini, da quelli

contenuti nel Caos a quelli  presenti in Scritti corsari e Lettere luterane, sono inconcepibili senza

questa premessa. Seguendo questo schema giudici, legislatori, magistrati e opinione pubblica

stanno tutti dalla stessa parte, quella della maggioranza, perché – pur con mansioni diverse –

operano in qualità di custodi o garanti di quelle stesse tendenze il cui tracciamento delimita i

confini dell'agire possibile, cioè lecito. I pronunciamenti pasoliniani intorno a questioni

giuridiche, a partire dal suo intervento sull'aborto, gravitano invariabilmente intorno a questa

concezione, la quale sottintende la società non come insieme di cittadini che cercano – attraverso

gli strumenti propri della vita democratica – di raggiungere obiettivi comuni (giustizia,

uguaglianza ecc.), bensì come aggregato di individui che, in modalità più o meno casuali o

interessate, si coagulano intorno a forme di vita che sull'onda della loro forza d'inerzia si

diffondono, dando corpo al senso comune, e facendosi infine prescrittive, normative, ergo

minacciose rispetto a tutto ciò che, estraneo ad esse, può minare l'equilibrio su cui si fondano.

Nelle parole di Pasolini: “nel contesto democratico, si lotta, certo, per la maggioranza, ossia per

l'intero consorzio civile, ma si trova che la maggioranza, nella sua santità, ha sempre torto:

perché il suo conformismo è sempre, per propria natura, brutalmente repressivo”[8]. Fino a che

punto si può considerare fondata, in un dibattito democratico, questa concezione oltranzista del

sociale, che non conosce sfumature, che rifiuta la mediazione e il compromesso?

Facciamo qualche passo indietro e risaliamo alle origini cioè alla natura. Un composto organico

qualsiasi vede al suo interno elementi omologhi in maggior quantità, e altri (ugualmente simili

tra loro) in minor quantità: è una legge naturale che i primi tendano ad imporsi sui secondi. Ora,

se ammettiamo che le società umane non siano solo natura ma anche cultura (e perciò storia),

dobbiamo anche concedere che tra le funzioni del diritto – per ragioni consustanziali alla cultura

stessa – sia da annoverare quella di arginare, limitare, calmierare l'uso della forza, che è in se

stessa natura (in caso contrario ci si riduce, appunto, al diritto del più forte che s'impone sul

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 5 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn8


debole). Tradotto nel linguaggio pasoliniano, si potrebbe dire che una delle principali funzioni

del diritto è precisamente quella di evitare che la forza dispieghi terroristicamente se stessa,

travolgendo con la sua onda d'urto i diversi, cioè le minoranze (non integrate per definizione).

Ciò significa che il diritto è tale perché (Pasolini stesso lo ammette quando definisce i diritti civili

come “diritti degli altri”) ha facoltà di arginare il potere come correlato di sufficienti e necessarie

prove di forza: temperandolo, frenandolo, limitando la sua azione distruttiva. Qui però

ricordiamoci di quanto abbiamo detto all'inizio: per Pasolini il potere è sempre terroristico,

anche quand'è dolce. Ma allora terroristica è anche, per estensione, la società in se stessa: e

infatti la maggioranza in Pasolini è sempre brutalmente repressiva e intollerante. Ma se davvero

così è, e per Pasolini non c'è ragione di dubitarlo, viene da domandarsi che senso possa avere il

parlare in favore delle minoranze e battersi per esse, dato che se per assurdo dovessero acquisire

maggiore influenza – cioè potere – si farebbero a loro volta, almeno idealmente, maggioranze,

cioè (nei fatti) oppressive e terroristiche. Inoltre, se ogni società è una forma di terrore

organizzato, e l'omologazione consumistica ha infine risolto ogni alterità nell'identità borghese,

ciò significa che qualsiasi potere contemporaneo è  intrinsecamente totalitario, come tale

inarrestabile e imbattibile, e i suoi subordinati resi uguali dal giogo che li opprime: ecco perché

Pasolini non distingue fra criminali e criminaloidi, e perché gli risulta irrilevante che il reato sia

da essi stato compiuto o meno; un potere totalitario non contempla e non può contemplare la

presunzione d'innocenza. Se si assumono le premesse di Pasolini da questi circoli viziosi non si

esce. Dove conduce infatti, in ultima analisi, questa concezione parossistica della comunità, se

non alla sua negazione? Proviamo allora a guardarla da un'altra angolazione e chiediamoci ora:

da dove si origina?

5. Personale e impersonale, politico e giuridico

Ovvio: dalle sue vicende biografiche. Dal suo trauma sessuale, correlato del verdetto di condanna

unanime che la società – per mezzo del costume e dei tribunali – ha pronunciato una volta per

sempre contro di lui, al punto che egli è diventato inscindibile da questo marchio. Pasolini è la

sua diversità. Ecco perché per lui solo ciò che è personale è reale e concreto, ecco perché gli

importa solo di quest’uomo o di quest’operaio; ecco perché, riguardo la questione dell'aborto, è

questo feto e  questa vita che gli importano, e perché può rimproverare ai sociologi di fabbricare

modelli da laboratorio giocando su due tavoli, quella sociologia (astratto) e quello della vita

(concreto,  irriducibile com'è, nella sua singolarità vivente, ad una media ponderata). Verrebbe

da ribattere che anche l'uomo medio, contro cui Pasolini si scaglia senza tregua, è in fondo

un'astrazione: non si sa com'è fatto e dove si trova, finché non lo si ha davanti e lo si può

additare (come appunto qualsiasi altro campione sociologico). Ma al di là di questo, come si può

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 6 di 10



rinfacciare una mancanza di concretezza[9] a coloro che per mestiere sono tenuti ad occuparsi

della società nel suo insieme, se nell'ambito delle discipline in questione l'individuo concreto è in

primo luogo e necessariamente il polo di una relazione biunivoca rispetto ad una collettività che

di per sé non è figurabile? Pasolini sembra spesso confondere il mandato dello scrittore, che

sempre si rivolge a qualcuno in particolare, inteso come destinatario determinato (fosse anche

un altro se stesso) la cui semplice presenza esclude altri, e quello del sociologo o del legislatore,

che viceversa osservano – e non possono non osservare – i fenomeni sociali da una certa

distanza, proprio affinché il loro operato risulti il più equilibrato, equanime ed “inclusivo”

possibile (quantomeno nelle società democratiche). Pasolini rimprovera ai legislatori un'

“astrazione pragmatica”[10] che è nelle coordinate di base del loro mestiere. Un legislatore

infatti non è tenuto ad aver presente quest'uomo, questa persona, questa donna, questo feto in

particolare, perché è parte della sua deontologia (o, direbbe Lévi-Strauss, del suo “sguardo da

lontano”) concepire il singolo come parte di un insieme che certo lo comprende, ma insieme lo

integra e lo supera, possibilmente senza annullarlo. Il diritto, come la sociologia e l'antropologia

(e al contrario della letteratura), è una scienza sociale.

6. L’intellettuale e il legislatore, l’intellettuale-legislatore

Che Pasolini a tratti demandi al giuridico funzioni che non gli competono, lo testimoniano i suoi

affondi contro la lingua degli “avvocatucci provinciali e volgari”[11]. Ora, perché confondere

l'estetico col politico? Pasolini ribatterebbe, sulle orme di Gramsci, che tutto è politico; eppure

niente come la percezione e il sentimento, da cui si muovono tutti i suoi discorsi ideologici,

affondano le radici nella soggettività, che è per sua natura rappresentativa di nient'altro se non

del singolo che parla e scrive. A Pasolini la civiltà dei consumi non piace, il che è legittimo e pure

comprensibile, nella misura in cui il suo avvento coincide con la scomparsa di quel mondo

contadino e sottoproletario in passato così importante per lui; il fatto è che ciò lo conduce a

rigettare in blocco tutta la società, tutto il presente, e di conseguenza ogni forma di vita possibile

cioè futura: “non credo in questa storia e in questo progresso. Non è vero che comunque, si vada

avanti. Assai spesso sia l'individuo che le società regrediscono o peggiorano. In tal caso la

trasformazione non deve essere accettata”[12]. Ma laddove il rifiuto diventa l'unica opzione

possibile, e se l'unico avvicendamento ormai concepibile è quello che sfocia nell'allineamento

degli oppressi con gli oppressori, che margine d'azione reale potranno avere infine leggi, decreti,

riforme, emendamenti, lotte per i diritti civili? È lui stesso a dire che “bisogna avere la forza della

critica totale, del rifiuto, della denuncia disperata e inutile”[13]; ma questa non è forza, è

istigazione al suicidio, da intendere se non altro metaforicamente come morte sociale; a questo

punto la critica – fondata o meno – diventa irrilevante, perché, risolvendosi in uno sterile e

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 7 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn10
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn12
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn13


incondizionato rigetto nei confronti dell'intero esistente, cessa di essere significativa,

calcificandosi in una postura, quando non addirittura in una posa[14]. Questo negarsi ad ogni

proposta, ad ogni coinvolgimento, questa preventiva negazione della possibilità d'incidere

concretamente nella vita politica e democratica, non può che equivalere ad una pura e semplice

dichiarazione d'impotenza (Pasolini presenta come ipotesi, e non come domanda retorica, quella

che verte sul fatto se i rapporti sociali siano divenuti o meno, con la civiltà dei consumi, del tutto

immodificabili: ma è evidente che lo dà per scontato; la sua prospettiva lo sottintende in modo

inequivocabile). Tale dichiarazione è l'esito della convinzione, presente in Pasolini sin dalla

seconda metà degli anni '60, che lo stesso nazismo e gli stessi Lager non siano stati altro che uno

dei momenti nel processo di affermazione della civiltà dei consumi. Un momento, quindi una

fase, una parte integrante: non un'aberrazione, non un unicum, non una misteriosa e imprevista

deviazione (com'è invece in Primo Levi). Ma è chiaro che se si pensa questo, allora non c'è

riforma del codice né mozione legislativa che tenga: la storia umana è al capolinea. Apocalisse;

Fukuyama al contrario. O il vicolo cieco dato da un circolo vizioso, oppure la contraddizione

paralizzante: perché Pasolini per soprammercato chiede alla società quel che è concepibile e

praticabile solo per il singolo. Scrive infatti negli Scritti corsari: “condivido col partito radicale

l'ansia della ratificazione, l'ansia cioè del dar corpo formale a realtà esistenti: che è il primo

principio della democrazia”[15]. Ma come si può scrivere questo, e poi sostenere (come fa in

continuazione) che i legislatori arrivano sempre in ritardo? La ratifica è procedura che segue a

un rilevamento, è quindi necessariamente un atto a posteriori: arriva in ritardo per definizione.

Si dirà: è l'entità del ritardo ad essere l'obiettivo di Pasolini, quel che intende dire è che i

legislatori sono sempre troppo in ritardo, e questo inciderebbe sensibilmente sulla qualità della

vita democratica. Ma allora quand'è che un ritardo diventa colpevole? Quando lo decide

l'intellettuale? Ancora, è Pasolini stesso ad insistere costantemente sul fatto che ciò che si vive

nell'esistenza è sempre infinitamente più avanti di ciò che si vive nella coscienza: che linguaggio

del corpo, comportamenti e azioni sono i vincoli originari di una realtà umana e sociale

antecedente a quella ufficiale, la pratica essendo sempre “una teoria ancora non detta”[16]. In

questa luce le leggi scritte diventano l'espressione codificata di processi che, nella loro tensione

normativa, sono già sostanza vivente di una comunità. E qui si perviene ad un'altra

contraddizione irresolubile. Pasolini nel Caos riporta infatti, qualificandola come “nota lieta

della magistratura” alla base del dissequestro del film Assoluto naturale di Bolognini, la sentenza

di un giudice istruttore che così motiva la sua delibera: “le modificazioni del costume non

possono essere, in sede giudiziaria, né assecondate né contrastate, dovendo il giudice limitarsi a

prenderne atto in quanto obbligato per legge a riferirsi al comune sentimento e non alla propria

personale sensibilità”[17]. Questo equivale a dire che una ratifica democratica è sempre una

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 8 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn14
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn15
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn16
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn17


ratifica della maggioranza in favore della maggioranza (il “comune sentimento” cui il giudice è

obbligato a riferirsi). La domanda diventa allora: che valore può avere la sottoscrizione formale

di un principio democratico, laddove se ne contesta la validità nel momento in cui la sua

applicazione ci discrimina?

7. Conclusioni

Pasolini inaugura le sue pubblicazioni sul Caos chiedendosi: “Perché ho accettato di scrivere per

«Tempo» la presente rubrica? [...] Ci sono molte ragioni: la prima è il mio bisogno di disobbedire

a Budda. Budda insegna il distacco dalle cose […] e il disimpegno […]: due cose che sono nella mia

natura. Ma c'è in me, appunto, un irresistibile bisogno di contraddire a questa mia natura”[18].

Pasolini ci sta dicendo che la sua natura è doppia: che la sua vera cifra, che il suo tratto

definitorio e definitivo è la contraddizione. Ed effettivamente il suo rapporto con la società e le

sue istituzioni – l'abbiamo visto – è sotto il segno di una costante, onnipresente contraddittorietà:

Pasolini sembra  opporsi incondizionatamente alla società proprio in nome di ciò che la rende

tale. Accetta, in coscienza, i principi costitutivi (formali, giuridici) della vita democratica, eppure,

nei fatti, li contesta sistematicamente, votandosi ad una contestazione aprioristica di tutto ciò che

è sociale proprio in quanto sociale (diffuso, massificato, “medio”, conformato e perciò

conformistico). Da qui la tensione che confluisce nei suoi pronunciamenti pubblici, sprigionata

da uno sguardo costantemente sospeso tra l'accettazione della tensione normativa intrinseca alla

vita comunitaria (e connaturata alla scelta stessa di non chiamarsene fuori[19]) – con annesso il

proposito di contribuire democraticamente alla tutela di ciò che questa tensione tende a violare

–, e al contempo la sotterranea, sconsolata convinzione che qualsiasi forma di diritto si fondi su

una consapevolezza che, in quanto sapere, non può far altro che tradursi prima o poi in

rivendicazione e acquisizione di potere, cioè in volontà di potenza: prevaricazione su un debole

che a questo punto diventa, in virtù della sua stessa natura e al di là di ogni ingannevole

deterrente culturale, comunque destinato a soccombere. Da qui, ancora, la contraddizione tra

riferimento alla persona come termine ultimo di ogni tensione civile indirizzata al progresso, e

rifiuto dell'inevitabile gradiente impersonale che la stessa nozione di società comporta. Da qui,

infine, l'oscillazione perenne tra militanza come intervento su temi e soggetti di natura giuridica

(riforma del codice, legalizzazione dell'aborto, invocazione del processo ai gerarchi DC,

riflessione sui diritti civili), e viceversa disimpegno come auto-affermazione di una diversità

irriducibile, nei fatti, ad ogni compromesso democratico. Quella tra Pasolini e il diritto è

insomma la storia di un rapporto irrisolto, perché irresolubile; in definitiva impossibile.

 

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 9 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn18
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn19


[1]   Pier Paolo Pasolini, Il caos , Garzanti, Milano 2019, p. 8.

[2]   Pier Paolo Pasolini, Lettere luterane, Milano 2020, p. 205 (cors. nostro).

[3]   Id., p. 18.

[4]   Id., p. 207.

[5]   Id., p. 208-9.

[6]   Id., p. 215.

[7]   Pier Paolo Pasolini, Scritti corsari, Garzanti, Milano 2021, p. 211.

[8]   Id., pp. 98-9.

[9]   Di ascendenza (manco a dirlo) borghese, categoria buona per tutti i contesti e per tutte le

stagioni.

[10] Pier Paolo Pasolini, Scritti corsari, op. cit., p. 101.

[11] Id., p. 139.

[12] Pier Paolo Pasolini, Lettere luterane, op. cit., p. 39.

[13] Id., p. 40.

[14] Quanto più saggio, quanto più sensato risulta viceversa l'approccio di chi cerca di

“comprendere le trappole corrosive, autoreferenziali e autocontenute della critica fine a se

stessa” (Donna Haraway, Chthulucene. Sopravvivere su un pianeta infetto, Nero, Roma 2019, p.

208). L'alternativa, come si vede, è l'auto-castrazione.

[15] Pier Paolo Pasolini, Scritti corsari, op. cit., p. 98.

[16] Pier Paolo Pasolini, Lettere luterane, p. 63.

[17] Pier Paolo Pasolini, Il caos, op. cit., p. 279.

[18] Id., p. 7.

[19] Come fa viceversa l'eremita.

Lo sguardo sospeso. Aporìe pasoliniane tra normatività sociale e pratiche singolari Pagina 10 di 10

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref12
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref13
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref14
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref15
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref16
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref17
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref18
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref19

