
Diritto e società

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi:
opinioni a confronto. Lara Trucco
di Roberto ContiLara Trucco

30 marzo 2022

Sommario:

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto*

*Editoriale

Intervista di Roberto Conti a Lara Trucco

“Domenega passá, 10 corrente, à unn’oa doppo mezogiorno,

moiva in Pisa l’illustre letterato, o sommo filosofo e grande patriöta

Giuseppe Mazzini, nòstro concittadin.

L’Italia in gran parte a va debitrice à Lê, perché coi sò scriti,

coi so 50 anni d’apostolato, o l’à fato nasce e

cresce inti italien o sentimento de nacionale indipendensa”.

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/roberto-conti
https://www.giustiziainsieme.it/autori/lara-trucco
https://www.giustiziainsieme.it/en/attualita-2/2226-doveri-dall-uomo-da-mazzini-ad-oggi-opinioni-a-confronto-editoriale?hitcount=0


(Da “O Balilla” del 1872)

1. Prof.ssa Trucco, secondo Lei, il nostro tempo ha bisogno di tornare a riflettere sui doveri

dell’uomo, tema assai caro a Giuseppe Mazzini che ad esso dedicò il suo celebre saggio? 

2. Per Mazzini i doveri dell’uomo sono quelli che consentono di trovare il punto di

equilibrio fra i diversi diritti. È attuale la sua ricostruzione e quanto essa deve misurarsi

con il concetto di bilanciamento dei diritti, con la dottrina della atirannicità dei diritti

umani? 

3. Mazzini, ad un certo punto si chiede: E dove i diritti di un individuo, di molti individui,

vengono in contrasto coi diritti del paese, a che tribunale ricorrere? In questa domanda si

coglie secondo Lei la diversità netta fra diritti e doveri dell’uomo? Oppure si tratta di una

domanda retorica, che presuppone l’assenza di una risposta in chi la pone? Ed ancora,

esiste un piano diverso e non sovrapponibile, in punto di tutela, fra l’attuazione dei diritti

umani e quello dei doveri?

4. Antonio Ruggeri, più volte impegnato nella ricostruzione della teoria dei diritti

fondamentali, nel delineare la struttura complessa dei diritti fondamentali ha sostenuto

che essa, “ riguardata sotto la luce della dignità, appare essere composita, in ciascun

diritto e in tutti assieme, nel loro fare “sistema” e porsi al servizio della dignità, potendosi

a mia opinione cogliere una componente deontica, resa palese dall’osservazione delle

relazioni che l’individuo intrattiene con gli altri individui e l’intera società,

conformandosi al canone della solidarietà (art. 2 cost.). La componente in parola è,

ancora prima e di più, singolarmente evidente proprio nella dignità, da cui quindi si

alimenta e per il cui tramite si diffonde, beneficamente contagiandoli, agli “altri” diritti

fondamentali.”

La componente deontica dei diritti fondamenti ai quali Ruggeri accenna riconduce tutti i

diritti alla dignità umana. Mazzini, per converso, sembra individuare nei Doveri dell’uomo

la colla che tiene uniti i diritti per una comunità che diventa Stato. Così almeno sembra

fare quando osserva che occorre “trovare un principio educatore superiore a siffatta

teoria (quella dei diritti n.d.r.) che guidi gli uomini al meglio, che insegni loro la costanza

nel sacrificio, che li vincoli ai loro fratelli senza farli dipendenti dall’idea d’un solo o dalla

forza di tutti”. Quanto secondo Lei questa prospettiva si ritrova nell’art.2 Cost. allorché si

sofferma sui doveri di solidarietà e quanto se ne differenzia e quanto le due prospettive

sono realmente fra loro diverse? E ancora, a suo giudizio, può dirsi che la Carta

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 2 di 13



costituzionale sia, almeno in parte, debitrice nei riguardi della lezione mazziniana sui

doveri, specie per ciò che concerne il rilievo centrale assegnato al principio di solidarietà? 

 

5. Il collegamento che Mazzini fa dei doveri a Dio come deve intendersi e quanto è secondo

lei oggi attuale in una società intesa come laica per Costituzione? E per altro verso, la

radice divina che sembra potere orientare l’uomo verso la legge giusta o ingiusta che pure

traspare dalle pagine mazziniane è ancora oggi attuale quando si parla di disobbedienza

civile alle leggi in nome di valori fondamentali?

6. “Quand’io dico, che la conoscenza dei loro diritti non basta agli uomini per operare un

miglioramento importante e durevole, non chiedo che rinunziate a questi diritti; dico

soltanto che non sono se non una conseguenza di doveri adempiti, e che bisogna

cominciare da questi per giungere a quelli.” Così Mazzini. Nel nostro tempo, secondo Lei,

come può concretizzarsi questa riflessione?

7. Nella nostra società, sempre più plurale, sempre più aperta e porosa verso esperienze

sovranazionali e sempre più impegnata nel coltivare la cooperazione fra Paesi diversi,

quanto è attuale il concetto mazziniano di Patria? E, per altro verso, il parimenti continuo

richiamo all’umanità aiuta a spiegare meglio il significato della prospettiva della

doverosità che Mazzini propugna?

Nel quadro internazionale di oggi che vede sempre più intensi i vincoli discendenti da tale

principio e interconnesse le relazioni tra gli Stati, ritiene dunque che la lezione mazziniana

possa o, addirittura, debba esser motivo d’ispirazione per lo svolgimento delle relazioni

stesse, come pure di quelle che si svolgono tra i consociati e tra questi e i pubblici poteri?

8. L’opera mazziniana si conclude con questa frase: L’emancipazione della donna

dovrebb’essere continuamente accoppiata per voi coll’emancipazione dell’operaio e darà

al vostro lavoro la consacrazione d’una verità universale. Quali reazioni le suscita, da

accademica impegnata su diversi fronti della società civile?

9. E infine, la recente riforma degli artt. 9 e 41, con i richiami fatti all’ambiente ed

all’ecosistema, la cui salvaguardia viene riconosciuta come espressiva di un principio

fondamentale dell’ordinamento, può, a suo avviso, per la sua parte concorrere a far

rivedere sotto una luce diversa dal passato il dovere di solidarietà in parola, in ciascuna

delle sue molteplici forme espressive ed in tutte assieme? 

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 3 di 13



1. Innanzi tutto, un doveroso grazie a Giustizia insieme per la mia partecipazione a questa

riflessione collettiva sui “doveri dell’uomo” in occasione delle celebrazioni mazziniane.

Si tratta all’evidenza di un impegno assai stringente a cui non potrebbe farsi fronte nello spazio

di poche righe, senza considerare, poi, l’estrema complessità della figura del grande genovese di

non facile decifrazione già quando Egli era ancora vivo e avvolta in una sorta di mito.

Quel che però pare certo, nella nostra prospettiva, è che, dell’eredità rivoluzionaria del 1789, Egli

fosse tra i pochi che avesse continuato a coltivare il binomio tra diritti e fraternità, laddove il

trionfo degli ideali individualisti e borghesi avrebbe messo in primo piano solamente i primi.  E

da questo punto di vista non può non apprezzarsi il paradigma mazziniano su cui poggia lo

stesso dato costituzionale (art. 2) che, se da un lato, guarda all’uomo, “sia come singolo sia nelle

formazioni sociali ove si svolge la sua personalità” come centro di imputazione giuridica del

riconoscimento e della garanzia da parte della Repubblica dei “diritti inviolabili” (art. 2 Cost.),

dall’altro “richiede l’adempimento dei doveri inderogabili di solidarietà politica, economica e

sociale” (Domanda 1).

2. Venendo più da vicino alla storia dell’Apostolo del nostro Risorgimento, ci si avvede anche del

fatto che le tensioni che condussero alla riunificazione politica dell’Italia vibrassero nella

sostanza su due lunghezze d’onda diversa, quasi di tipo religioso in Mazzini e più aderente agli

interessi della classe proprietaria e mercantile dominante in Cavour e di conseguenza più

radicali e destabilizzanti (rivoluzionarie e repubblicane) nel primo e più realiste e conservatrici

nel secondo (classiste e monarchiche). Ma sarà lo stesso afflato religioso a far divergere la

prospettiva di Mazzini anche da quella di Marx, basata sul materialismo storico (cfr. infra).

Per il grande genovese, dunque, vigeva la consapevolezza che solo la condivisione di “un credo

potente” avrebbe potuto avere qualche chance di traguardare la «meta fissata al progresso

umano» della rigenerazione sociale “dal basso”, insieme all’idea dell’esistenza di una “legge

morale superiore per tutti e sorgente del dovere di tutti” (G. Mazzini, I doveri).

Solo “in” ed “attraverso” essa, infatti, si sarebbe potuto innescare l’impeto interiore e fisico che

avrebbe potuto rendere disponibili al sacrificio della vita per la propria Patria, ovvero al

martirio (G. Mazzini, Fede e avvenire). Detto altrimenti, solo la sacralizzazione della politica, e

con essa la trasposizione della simbologia religiosa nella dimensione sociale avrebbe potuto

indurre a quella sorta di immedesimazione cristologica facendo considerare la vita una missione

doverosa per il progresso in prospettiva dell’umanità. E, nell’immediato, a radicare la propria

identità “di popolo” libero dall’oppressione interna e straniera (v. l’associazionismo

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 4 di 13



rivoluzionario interno) ed in prospettiva europeo (v. l’associazionismo rivoluzionario europeo),

nell’affermazione dei valori unitari e repubblicani (in senso ampio considerati).

È pertanto in questa chiave che va vista l’abnegazione dello stesso Mazzini per l’assolvimento di

una intensa attività pedagogica di educazione alla propria “religione civile” ovvero all’insegna di

un «principio educatore del dovere» (G. Mazzini, Doveri, cit.), mosso in ciò dalla convinzione che

«la rivoluzione dei doveri avrebbe dovuto produrre un’educazione non egoistica, ma improntata

alla fratellanza» (cfr., sul punto, V. Tondi della Mura, La frontiera aperta da Giorgio Lombardi

nella sistematica dei doveri costituzionali: dall’idealismo mazziniano al personalismo

costituzionale). Quelle stesse attività e convinzioni che gli sarebbero costate le critiche di

eccessivo idealismo e teologismo nella prospettiva marxista (F. De Giorgi, Millenarismo educatore

). E, per contro, a sostenere il giudizio negativo di Mazzini sull’ateismo, in quanto destinato al

fallimento della propria azione rivoluzionaria perché troppo debole nei rapporti di forza

specialmente di tipo economico, e conflittuale sul piano politico e sociale così da rendere

incomponibile anche nel più lungo periodo un ordine sociale democratico (R. Sarti, Mazzini).

4. Ebbene, quanto rilevato basta a considerare Giuseppe Mazzini vittima del suo tempo? O non

piuttosto un uomo eccezionalmente fuori dal suo tempo, che è poi la sorte di ogni profeta e di

ogni visionario: quella di essere emarginato in vita e misconosciuto quando le sue idee siano

ormai entrate nella normalità delle cose? Ovviamente non ci si riferisce alle vessazioni

concretamente subite che fanno di lui certamente un perseguitato se non un martire della causa

italiana.

4.1. Così, quanto al “pensiero”, può pensarsi che Mazzini si sia trovato “rivoluzionario” a fronte

del suo essere invero “democratico”.

Il suo pensiero e la sua azione, infatti, possono dirsi antesignani di quella concezione “servente”

dei doveri destinata dipoi ad affermarsi, a distanza di tempo, negli stati democratici (cfr. infra).

Concezione “servente” che nella sua epoca ancora attendeva di vedere l’edificazione di

condizioni ambientali idonee ad ospitare quei diritti fondamentali, ed in prospettiva “inviolabili”

dell’uomo (Domanda 6).

Su questa base, pare possibile ritenere che, ad oggi, Egli avrebbe ritenuto naturale lottare per il

mantenimento e la promozione in una prospettiva interna e sovranazionale della pari dignità

sociale e dell’eguaglianza davanti alla legge, “senza distinzioni di sesso, di razza, di lingua, di

religione, di opinioni politiche, di condizioni personali e sociali”; nonché “per la rimozione degli

ostacoli di ordine economico e sociale, che, limitando di fatto la libertà e l’eguaglianza dei

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 5 di 13



cittadini, impediscono il pieno sviluppo della persona umana e l’effettiva partecipazione di tutti i

lavoratori all’organizzazione politica, economica e sociale del Paese” (il richiamo del nostro

dettato costituzionale è qui evidente).

Per diverso ma connesso profilo, può pensarsi che Egli avrebbe biasimato quelle forme

organizzative che, pur proclamando nobili ideali, si rivelino a conti fatti meri strumenti di

gestione personalistica e conservatoristica del potere. Ancora e più nello specifico, può ritenersi

che, ad oggi, il pensatore genovese avrebbe sostenuto le ragioni della rappresentanza femminile

(anche) nei luoghi di potere, ritenendola a tutti gli effetti “dovuta” (basti pensare all’importante

ruolo svolto di promozione dei diritti della donna condotto dal movimento della “Giovine

Europa” da Egli stesso fondata) (Domanda 8).

4.2. Venendo poi all’azione, pare possibile vedere in Mazzini la figura di un intellettuale non

alieno dal mettersi personalmente in gioco (si ricordi il suo ruolo nella Repubblica romana e i

suoi contatti con Garibaldi al momento dell’acquisizione del regno borbonico).

Per altro verso, risuonano purtroppo come ancora attuali le parole contenute nel suo “proclama”

ai militari in partenza per la guerra in Crimea:

«Quindicimila tra voi stanno per essere “deportati” in Crimea.

Non uno forse tra voi rivedrà la propria famiglia. Il clima, la mancanza di strade, la difficoltà

degli approvvigionamenti in una terra esaurita già dagli eserciti e che non può provvedersi se

non per la via d’un mare incerto, tempestoso, difficile, uccidono quei che non sceglie palla

nemica. Su 54.000 inglesi che lasciarono la terra loro, 40.000 non rispondono più alla chiamata.

Breve tempo dopo cominciato l’assedio al quale vi chiamano, il soldato era a mezza razione. Gli

stenti sono tali che i più avvezzi ed induriti tra i soldati francesi d’Affrica prorompono in tumulti

e rivolte …» (G. Mazzini, Proclama per la Crimea all’esercito piemontese, 1855). 

4.2. Un ulteriore rilievo che si vuol fare è costituito dalla “doppia anima” che caratterizzò il suo

essere religioso: e, cioè, la religione come fatto politico e sociale (ovvero “strumento” di potere) e

la religiosità come atto, invece, di fede individuale (ovvero come “credo” interiore), che lo

condusse a formulare l’auspicio della laicità dell’entità statuale nel suo complesso.

Del resto, il cosmopolita non fece velo del proprio allontanamento dalle religioni incentrate

intorno ad autorità ecclesiastiche e, per contro, del suo avvicinamento, ad una forma di deismo

(che, peraltro, all’epoca aveva già avuto sviluppo in vari paesi europei ed in territorio

statunitense) razionalista e, se si vuole, sentimentale, comunque distante da forme di ateismo ed

agnosticismo e teso ad unire “in fratellanza”.

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 6 di 13



Poco o nulla, dunque, può pensarsi, di “contraddittorio”, come invece, ad un certo punto, parve

ammettere (un altro sacrificio?) lo stesso Mazzini (G. Mazzini, I doveri, cit.)…ma, semmai,

all’opposto, una mirabile lucidità di pensiero e coerenza d’azione votata ai propri supremi fini.

Ad un tale riguardo, si vuole ancora ricordare il prezzo che si trovò a scontare, in termini di

privazione della libertà personale, all’indomani del suo sostegno alla conquista dello Stato

pontificio, come quando considerò il Papato la «base di ogni autorità tirannica» (G. Mazzini, I

doveri, cit.). E la sanzione che gli fu inferta quando, allora studente, rifiutò di sottostare alle

norme di stampo religioso all’epoca vigenti nella facoltà di giurisprudenza dell’Ateneo genovese.

Ed, ancora e per diverso profilo, alla rinuncia a deputato che Egli fece per non dover giurare

fedeltà alla monarchia, mantenendo così fede ai propri ideali repubblicani, i quali si sarebbero,

peraltro, visti trasfusi, sia pur per breve, nella “Repubblica romana”.

4.3. Lasciando ancora libera la nostra immaginazione, vogliamo credere che, ad oggi, Mazzini

avrebbe distinto (vorrei dire: “si sarebbe potuto permettere di distinguere”) i doveri derivanti dal

credo religioso individuale, rispetto a quelli scaturenti dal piano politico e sociale, riconnettendo

i primi alla matrice morale ed i secondi, invece, al principio di solidarietà sociale di cui ragiona

appunto la nostra Costituzione.

Di qui una concezione della cultura dei “doveri” giuridicamente come sostrato alla condizione

stessa di cittadinanza e di “collante” dello “stare insieme” ordinamentale, all’insegna della

tolleranza e del rispetto della dignità reciproca e dell’intera “umanità” (Domanda 4).

Una religione, infine, se si vuole, dell’uomo nel sociale, che laicamente anticipa il nostro “stato

costituzionale” …e cioè, di quella “casa” (cfr. infra) che sarebbe stata destinata a propiziare

l’armonica e pacifica l’esistenza delle generazioni successive ed attuali (Domanda 9),

motivandosi pertanto, nel pensiero mazziniano, l’intrapresa di forme di “disobbedienza civile”

nei casi in cui dell’“edificio” vengano minati i pilastri portanti (si legga: i valori fondamentali)

(Domanda 5).

5. È opportuno ricordare ancora, nel quadro del liberalismo statutario “liberale” (cfr. supra), la

dottrina della sovranità nazionale fosse fuorviante rispetto alla realtà di un’unica classe sociale

effettivamente dominante. Del resto, la vigenza del suffragio ristretto sarebbe bastata a minare

alle fondamenta il principio di sovranità popolare e con esso stesso la vigenza di uno stato

democratico. È noto anche come in un tale contesto vigesse una sostanziale coincidenza della

dimensione istituzionale con quella privatistica incentrata sul Code civil, che portava i concetti di

“dovere” e di “obbligo” ad identificarsi, vedendosi in essi perlopiù degli ostacoli all’affermazione

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 7 di 13



di quel perno della concezione proprietaria “delle cose” che era il “diritto soggettivo”. Con un

simile assetto il quadro giuridico risultava nelle sue grandi linee coerente nel rispecchiare

sostanzialmente lo “stato di cose” sul piano politico e sociale, portando lo stesso Mazzini a

biasimare il “Diritto” – quel “Diritto” – dell’individuo borghese, esaltando per contro la

dimensione del dovere avente per fine la società è l’umanità piuttosto che il singolo (cfr. sul

punto, V. Tondi della Mura, La frontiera aperta da Giorgio Lombardi, cit.) (Domanda 7).

Persino con il generale ripensamento della stessa forma di Stato, seguita alla caduta del fascismo

ed alla Seconda guerra mondiale, si sarebbe però stentato a prendere atto della necessità di un

cambiamento di paradigma (anche) nella e della sfera dei “doveri” (S. Romano, “Frammenti di un

dizionario giuridico”). E ciò, a nostro avviso, in ragione fondamentalmente del condizionamento

che l’ancora viva “paura del tiranno” continuava ad avere nel dibattito che andava svolgendosi

(anche, si noti, in Assemblea costituente, dove si è detto che il pensiero mazziniano “non ebbe

presa”). Così che la più attenta dottrina avrebbe a più riprese messo in guardia sulla confusione

che si stava continuando a fare tra le due “situazioni soggettive di svantaggio” del “dovere” e

dell’“obbligo”, lamentando, in particolare, che «la scienza giuridica per molti secoli» ed almeno

dai tempi della pandettistica, non avesse in sostanza che «discusso intorno ad esse», in quanto

figure certamente attinenti a «situazioni fondamentali sotto il profilo economico e sociale» di

rilievo, ma ormai di per sé sole insufficienti a dar conto delle trasformazioni indotte dalla

Costituzione repubblicana (M.S. Giannini, Lezioni di diritto amministrativo).

Insomma, andò emergendo allora come la fungibilità dei due concetti (di “dovere” e di “obbligo”)

che era stata funzionale a perpetuare nel tempo l’omologazione dei rapporti, rispettivamente, di

ordine civilistico ed istituzionale in epoca liberale (v. supra), risultasse contraddire, però, giunti a

quel punto, le nuove coordinate costituzionali di natura democratica, le quali avrebbero

richiesto ora di vederli mantenuti su piani distinti al fine di dar conto della complessità

ordinamentale derivante dal principio di sovranità popolare. In quest’ottica, quindi, può

inquadrarsi l’attenzione delle tesi istituzionaliste nel dimostrare che «non sempre e taluno

vorrebbe dire mai» diritto e dovere potrebbero dirsi due termini veramente «correlativi», in

quanto se non altro a dimostrare l’«insufficienza se non l’erroneità» di una simile posizione

dovrebbe bastare la «evidente» constatazione, sul piano logico, dell’esistenza di doveri a cui non

corrisponderebbero diritti e, viceversa (S. Romano, Frammenti di un dizionario giuridico, cit.).

Ritenendosi più adeguato affermare semmai la correlazione oppositiva (pur sempre nella

direzione “strumentale” di cui si diceva per l’innanzi) tra “diritto soggettivo” ed “obbligo”,

nonché, ad un più alto livello teorico, tra “libertà” e “dovere” (nei rapporti soggettivi), e “potere”

(nei rapporti istituzionali).

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 8 di 13



6. In quanto si è detto, dunque, l’importanza del contesto. Segnatamente, della distinzione – come

si è visto, tutt’altro che scontata – tra i contesti non democratici, rispetto ai quali può presumersi

la vigenza di concezioni dei doveri di segno imperativista (ed al limite autoritario) ad arginare le

libertà; e quelli, invece, di caratura democratica in cui, all’opposto, deve presupporsi la funzione

servente dei doveri rispetto ai medesimi diritti di libertà, sulla base del principio di solidarietà

sociale: in un senso, cioè, funzionale alla trama di relazioni che accompagnano la realizzazione

del principio di massima espansione delle libertà individuali ed in fondo all’integrazione ed allo

sviluppo della società stessa nel suo complesso imponendosi qui il principio che vuole che gli

interessi dei singoli siano indirizzati verso un’armonica convivenza della collettività (Domanda

2).

Del resto, è la stessa giurisprudenza costituzionale, proprio in casi concernenti doveri inerenti

alle forme ed ai modi giuridicamente rilevanti di “stare insieme”, a dare conferma della

centralità del principio solidaristico quale «base della convivenza sociale normativamente

prefigurata dal Costituente» (Corte cost. sent. n. 75 del 1992; sent. n. 500 del 1993; sent. n. 155

del 2002; sent. n. 309 del 2013; sent. n. 119 del 2015; sent. n. 131 del 2020). Così da portarci con

una certa apprensione e per inciso a rilevare l’estrema delicatezza di dichiarati stati

emergenziali nel nostro Paese in mancanza di una chiara definizione del relativo perimetro

“spaziale” e “temporale” nella Carta, trattandosi di situazioni in cui (come purtroppo abbiamo

avuto modo di sperimentare nel periodo pandemico) la sfera dei doveri risulta dilatabile

nell’“interesse della collettività” sino ad affermarsi come preminente sul terreno delle libertà,

forte del fondamentale obbiettivo di garantire la sopravvivenza degli stessi “abitanti” di quella

“casa” ordinamentale tanto cara a Mazzini (Domanda 3).

Peraltro, è un ulteriore atto di immaginazione a portarci a considerare l’importanza del sostrato

culturale che inerisce allo stesso principio di solidarietà sociale: segnatamente, il rilievo della sua

sufficienza a far stare insieme una società che ne risulti completamente impregnata, al limite

prescindendosi dalla vigenza di norme giuridiche.

Del resto, è stata la drammatica esperienza pandemica a dimostrare la forza e financo

l’imprescindibilità di un siffatto principio in quei casi che vedano il diritto impossibilitato a stare

dietro “gli eventi”, disciplinandone i presupposti e dirigendone gli esiti. Così da portare anche il

Presidente della Repubblica ad evidenziare l’inesistenza «[s]enza solidarietà» di «una vera

comunità in cui vivere e convivere», data la nostra dipendenza gli uni dagli altri «in ciascun

Paese, in ciascun luogo, in ciascuna città, in ciascun borgo, in ciascuno Stato, nella comunità

internazionale» (S. Mattarella, intervento del 29 novembre 2021); nonché ad ammonire, in un

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 9 di 13

https://www.giurcost.org/decisioni/1992/0075s-92.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1993/0500s-93.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2002/0155s-02.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2002/0155s-02.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2013/0309s-13.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2015/0119s-15.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2020/0131s-20.html


discorso che ad oggi pare proiettarsi da una tragedia all’altra, sul fatto «che la cooperazione

internazionale e la solidarietà non sono soltanto opzioni possibili bensì esigenze risolutive»,

potendocisi «salvare soltanto agendo tutti insieme”, muovendo dalla convinzione che «in ogni

ambito delle relazioni internazionali approcci esclusivamente nazionali non abbiano speranza di

successo» (S. Mattarella, intervento del 16 dicembre 2021).

7. È ancora la Consulta a dare conferma, su varie dimensioni relazionali (v. infra), della natura

“servente” dei doveri sanciti dalla Carta alla libera esplicazione dei diritti nella cornice

costituzionale vigente.

7.1. Al proposito, di sicuro interesse è il terreno in cui si muovono legami di solidarietà, perlopiù

di tipo affettivo, “spontanei” e per questo solidamente instaurati. Qui il discorso per certi versi

risulta ribaltato, rivendicandosi in prima battuta la possibilità di beneficiare di certi doveri,

attraverso il riconoscimento di norma di un determinato status, in vista di affermare determinati

diritti di libertà, col risultato complessivo di espansione di entrami i versanti, in forza di una

sorta di “effetto trascinamento” reciproco tra diritti e obblighi (al punto da arrivarsi a parlare di

vigenza di un “diritto-dovere” unitariamente inteso).

Di rilievo in questo discorso, peraltro significativamente assai battuto (anche) dalla Corte

costituzionale, è la “vita di coppia”, e la relativa «volontà di vivere insieme in un nucleo

caratterizzato da diritti e doveri» (sent. n. 281 del 1994). Il riferimento corre, in particolare, alla

giurisprudenza sulle forme di convivenza more uxorio (sent. n. 8 del 1996; sent. n. 2 del 1998; e,

successivamente, ex multis, sent. n. 140 del 2009 e Corte cost. n. 213 del 2016) e sulle unioni

omosessuali, da cui «i connessi diritti e doveri» (sent. n. 138 del 2010 e n. 170 del 2014).

Interessanti, al riguardo, sono anche i casi in cui la Consulta ha escluso l’invocabilità della

clausola “dei doveri inderogabili di solidarietà” quando il «riconoscimento pleno iure» della

formazione sociale non possa essere effettuato (Corte cost. sent. n. 183 del 1988 e sent. n. 158

del 1991).

7.2. Un ulteriore campo in cui si vede il principio solidaristico innervare i rapporti intrattenuti

dall’homme situé nelle formazioni sociali “ove si svolge la sua personalità” è quello concernente

situazioni soggettive di particolare vulnerabilità.

Qui la giurisprudenza che vede in provvidenze «in forma indiretta» (leggi: il permesso mensile

retribuito) una «valorizzazione delle relazioni di solidarietà interpersonale ed

intergenerazionale» da parte dello Stato sociale (sent. n. 213 del 2016). Qui, altresì,

l’affermazione della «doverosità» delle formazioni scolastiche circa l’adozione delle misure di

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 10 di 13

https://www.giurcost.org/decisioni/1994/0281s-94.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1998/0002s-98.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2009/0140s-09.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2016/0213s-16.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2010/0138s-10.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2014/0170s-14.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1988/0183s-88.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1991/0158s-91.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1991/0158s-91.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2016/0213s-16.html


integrazione e sostegno (nel caso di specie, a soggetti portatori di handicaps), col conseguente

obbligo in capo ai competenti organi scolastici, nello specifico, «di dare attuazione alle misure

che, in virtù dei poteri-doveri loro istituzionalmente attribuiti […] possano già allo stato essere da

essi concretizzate o promosse» (sent. n. 215 del 1987). Qui, ancora, la centralità del principio

solidaristico in materia penale, segnatamente, sia durante l’esecuzione penitenziaria del reo, alla

luce del principio rieducativo, sia, d’altro canto, dopo l’espiazione della pena, al momento, cioè,

del suo reinserimento nella società ed il relativo «recupero alla solidarietà sociale» (sent. n. 409

del 1989).

Più in generale, di perdurante interesse, sempre tenuto conto di quanto si è detto, è quella

giurisprudenza in cui la Consulta ha ricollegato agli stessi «doveri di solidarietà sociale» il

principio generale della “collaborazione civica”, confermando «secondo i casi» l’obbligo o la

facoltà dei cittadini di svolgere le attività richieste «con carattere di assoluta e urgente necessità,

nel comune interesse, per far fronte ad eventi rispetto ai quali, data la loro eccezionalità o

imprevedibilità, le autorità costituite non siano in grado di intervenire con la necessaria

tempestività, oppure in misura sufficiente al bisogno» (sent. n. 89 del 1970).

7.3. Proseguendo nell’analisi ci si imbatte nel «valore inderogabile della solidarietà» collegato

all’obbligo tributario, quale linfa vitale del «finanziamento del sistema dei diritti costituzionali», i

quali, come rimarcato dalla Corte, necessitano perdurantemente di «ingenti quantità di risorse

per divenire effettivi» (da ultimo, sent. n. 120 del 2021; sent. n. 288 del 2019; e di segno analogo,

in precedenza, ex multis, sent. n. 119 del 1964).

In quest’ottica, particolare attenzione la merita una recente decisione in cui la Corte, nel

pronunciarsi in punto di “appropriatezza” dell’autonomia impositiva regionale ha teso a

rimarcare – si noti, anche rifacendosi ad altri ordinamenti europei – il dato di «doverosità», sul

piano costituzionale, «di una diffusa tutela dell’ambiente quale bene comune» acconsentendo, su

questa alla previsione da parte delle autonomie regionali, di tributi ambientali propri e

autonomi tra cui «quelli funzionali alla tutela dei beni comuni di carattere ambientale» (sent. n.

82 del 2021).

Inoltre, va quantomeno menzionato il ruolo svolto dell’adempimento dei doveri di solidarietà

sociale nel bilanciamento tra i diversi interessi e valori in campo in materia pensionistica (ex

artt. 2 e 38 Cost.) (sent. n. 201 del 1986 ed in senso analogo sentt. n. 62 del 1977; n. 132 del 1984

e n. 133 del 1984; si veda, inoltre, più di recente la famosa sent. n. 70 del 2015).

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 11 di 13

https://www.giurcost.org/decisioni/1987/0215s-87.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1989/0409s-89.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1989/0409s-89.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1970/0089s-70.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2021/0120s-21.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2019/0288s-19.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1964/0119s-64.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2021/0082s-21.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2021/0082s-21.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1986/0201s-86.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1977/0062s-7.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1984/0132s-84.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1984/0133s-84.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2015/0070s-15.html


Ancora, un richiamo va fatto al passaggio motivazionale contenuto in una delle due sentenze cd.

gemelle (la n. 348 del 2007) in cui è stato proprio valorizzando la «stretta relazione» tra funzione

sociale del diritto di proprietà e «l’adempimento dei doveri inderogabili di solidarietà economica

e sociale» che la Corte ha avvertito sul rischio di pregiudizio per la tutela effettiva di diritti

fondamentali che potrebbero verosimilmente arrecare «[l]ivelli troppo elevati di spesa per

l’espropriazione di aree edificabili destinate ad essere utilizzate per fini di pubblico interesse»,

con la conseguenza di fare da «freno eccessivo» alla realizzazione delle infrastrutture necessarie

per un più efficiente esercizio dell’iniziativa economica privata.

7.4. Tornando, per concludere, a considerare idealmente la dimensione in cui si mosse il

pensiero mazziniano, si vorrebbe richiamare l’attenzione sul “dovere di difesa della Patria”.

Valore ritenuto dalla Corte «di altissimo significato morale e giuridico», e da collocarsi per ciò

stesso «al di sopra di tutti gli altri» (sent. n. 53 del 1967; sent. n. 11 del 1998; sent. n. 409 del

1989) epperò – e qui veniamo al punto – parimenti intercettato dal cambiamento di paradigma

impresso dal principio solidarista. È stato ed è, in particolare, considerandosi un siffatto “dovere”

come una specificazione dei doveri di solidarietà sociale che, nel nostro ordinamento

democratico, si è visto (rectius: potuto vedere) un vettore di identità civica e di integrazione,

capovolgendosi dunque, così, l’approccio difensivo e di chiusura del passato (v. infra).

Di qui, facendo comunque attenzione a rimarcare della norma il sommo «significato morale e

giuridico», il riconoscimento, nondimeno, ad opera del giudice costituzionale, della possibilità

«che una legge ordinaria imponga anche a soggetti non cittadini, o addirittura stranieri, in

particolari condizioni» la prestazione del servizio militare (sent. n. 53 del 1967, cit.). Ciò che è

valso a maggior ragione per gli apolidi, valorizzandosi, anche qui, la norma costituzionale che

«parlando di diritti inviolabili dell’uomo e richiedendo l’adempimento dei corrispettivi doveri di

solidarietà, prescinde del tutto, per l’appunto, dal legame stretto di cittadinanza» (Corte cost.,

sent. n. 172 del 1999). Così che, per questa strada, in tempi più recenti nell’affrontare la

questione del «giuramento» circa l’osservanza della Costituzione e delle leggi, la Corte è arrivata

a vedere nella norma concernente il “dovere di fedeltà alla Repubblica” una «concreta

espressione», per lo straniero, della «manifestazione solenne di adesione ai valori repubblicani» (

sent. n. 258 del 2017).

Di particolare interesse, dal nostro punto di vista, è l’interrelazione che, una volta superatane la

obbligatorietà, la Corte avrebbe instaurato tra lo stesso servizio militare ed il servizio civile

proprio «alla luce del principio di solidarietà espresso nell’art. 2 della Costituzione», rinvenendo

nei due la «matrice unitaria» data dal fatto di costituire entrambi «forme di adempimento

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 12 di 13

https://www.giurcost.org/decisioni/2007/0348s-07.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1967/0053s-67.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1998/0011s-98.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1989/0409s-89.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1989/0409s-89.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1967/0053s-67.html
https://www.giurcost.org/decisioni/1999/0172s-99.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2017/0258s-17.html


volontario» del ridetto dovere di difesa della Patria (sent. n. 228 del 2004). Il passo successivo

sarebbe consistito quindi nell’estensione (pur sempre all’insegna dei «valori fondanti

dell’ordinamento giuridico, riconosciuti, insieme ai diritti inviolabili dell’uomo, come base della

convivenza sociale normativamente prefigurata dal Costituente») anche ad altre attività aventi

comunque «finalità di solidarietà sociale»  (ad es. attività di cooperazione nazionale ed

internazionale, e di salvaguardia e tutela del patrimonio nazionale), considerandole parimenti

ed al contempo «un adempimento» ma anche «un’opportunità» di «integrazione e di formazione

alla cittadinanza» (ancora sent. n. 119 del 2015).

Ecco un tassello di quella “Patria” da intendersi in senso mazziniano come «casa dell’uomo e non

dello schiavo» (G. Mazzini, Ai giovani d’Italia, cit.).

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Lara Trucco Pagina 13 di 13

https://www.giurcost.org/decisioni/2004/0228s-04.html
https://www.giurcost.org/decisioni/2015/0119s-15.html

