
Diritto e società

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi:
opinioni a confronto. Alessandro Morelli
di Roberto ContiAlessandro Morelli

23 marzo 2022

Sommario:

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto*

*Editoriale

Intervista di Roberto Conti a Alessandro Morelli

1. Prof. Morelli, secondo Lei, il nostro tempo ha bisogno di tornare a riflettere sui doveri

dell’uomo, tema assai caro a Giuseppe Mazzini che ad esso dedicò il suo celebre saggio? 

A partire soprattutto dai primi decenni del nuovo millennio si è iniziato a ripetere da più parti

che, a fronte di un’ormai vastissima letteratura sui diritti, mancava un’elaborazione teorica

altrettanto estesa e approfondita riguardo ai doveri. Limitando l’attenzione agli studi

costituzionalistici, nei decenni precedenti, per la verità, erano state prodotte importanti opere

scientifiche sulla categoria dogmatica dei doveri costituzionali o su specifiche situazioni

giuridiche passive previste dalla Costituzione: si pensi soltanto al Contributo allo studio dei doveri

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/roberto-conti
https://www.giustiziainsieme.it/autori/alessandro-morelli
https://www.giustiziainsieme.it/en/attualita-2/2226-doveri-dall-uomo-da-mazzini-ad-oggi-opinioni-a-confronto-editoriale?hitcount=0


costituzionali di Giorgio Lombardi, pubblicato nel 1967; al libro, uscito l’anno successivo, di

Carmelo Carbone dal titolo I doveri pubblici individuali nella Costituzione; alla monografia di

Luigi Ventura su La fedeltà alla Repubblica del 1984, o ancora a quella di Salvatore Prisco, dal

titolo Fedeltà alla Repubblica e obiezione di coscienza. Una riflessione sullo Stato “laico”, del 1986.

La quantità di studi dedicati alla tematica dei doveri e l’attenzione riservata a quest’ultima da

parte della dottrina non erano però minimamente paragonabili a quelle relative ai diritti. Gli

anni in cui si esprimeva tale istanza di maggiore attenzione per i doveri (e per il connesso

principio di solidarietà) erano probabilmente gli ultimi scorci di quell’“età dei diritti”, parlando

della quale Norberto Bobbio, nel 1990, aveva ammonito sulla necessità di non fermarsi alla mera

proclamazione, in trattati e carte, dei diritti stessi ma di agire convintamente per la loro concreta

attuazione.

L’attentato alle Torri gemelle dell’11 settembre 2001 e la stagione del terrorismo di matrice

islamista dallo stesso inaugurato, prima, e la crisi finanziaria ed economica esplosa nel 2008, poi,

avevano già dimostrato la necessità di riscoprire il ruolo fondamentale dei doveri inderogabili di

solidarietà come elementi strutturanti la dimensione istituzionale della democrazia pluralista.

Successivamente, la pandemia da Covid-19 ha finito con il ribaltare, nella vita sociale, il rapporto

tra diritti e doveri, i primi risultando sempre più direttamente condizionati dall’adempimento

dei secondi (e, soprattutto, dagli obblighi imposti dalla necessità di salvaguardare la salute

collettiva in un contesto emergenziale). Il conflitto in Ucraina e i rischi di un’escalation bellica

che potrebbe coinvolgere direttamente anche i Paesi europei riportano in primo piano doveri

come quello di difesa della Patria (“sacro” per l’art. 52 della nostra Costituzione) e quello di

fedeltà alla Repubblica.

Stiamo, dunque, entrando nell’“età dei doveri”? Direi che ci siamo già da un po’. La categoria dei

doveri dell’uomo, alla quale faceva riferimento Mazzini, evoca oggi, per la sua connotazione

universalista, la prospettiva della responsabilità intergenerazionale e gli interessi delle

generazioni future, che dopo l’introduzione in Costituzione, nel 2012, dei principi dell’equilibrio

di bilancio e della sostenibilità del debito pubblico, hanno trovato di recente un ulteriore,

importante riconoscimento con la revisione degli articoli 9 e 41 della Costituzione: nel primo dei

due, in particolare, si è introdotta la previsione secondo cui la Repubblica “tutela l’ambiente, la

biodiversità e gli ecosistemi, anche nell’interesse delle future generazioni”.

2. Per Mazzini i doveri dell’uomo sono quelli che consentono di trovare il punto di

equilibrio fra i diversi diritti. È attuale la sua ricostruzione e quanto essa deve misurarsi

con il concetto di bilanciamento dei diritti, con la dottrina della atirannicità dei diritti

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 2 di 9



umani?

La riflessione mazziniana sul rapporto tra diritti e doveri si inquadra in una visione fortemente

spirituale, orientata dall’idealismo romantico e connotata da una potente istanza etica. Nei

Doveri dell’uomo Mazzini si chiede: “Certo, esistono diritti; ma dove i diritti d’un individuo

vengono a contrasto con quelli d’un altro, come sperare di conciliarli, di metterli in armonia,

senza ricorrere a qualche cosa superiore a tutti i diritti?”. L’equilibrio può essere assicurato “in

nome della Patria, della Società, della moltitudine dei vostri fratelli!”. Si postula, pertanto, una

superiorità morale dei doveri (verso l’umanità, la patria, la famiglia) sui diritti, che invero

appare estranea all’odierna dottrina del bilanciamento, la quale, sullo sfondo di una concezione

pluralistica della società e della politica, presuppone, innanzitutto, l’eguale dignità costituzionale

dei diritti inviolabili dell’uomo e dei doveri inderogabili di solidarietà politica, economica e

sociale, prevedendo che la risoluzione delle collisioni tra diritti avvenga nei casi concreti e non in

astratto, salvaguardando pur sempre il “contenuto essenziale” di ciascun diritto. Come ha detto

la Corte costituzionale, “tutti i diritti fondamentali tutelati dalla Costituzione si trovano in

rapporto di integrazione reciproca e non è possibile pertanto individuare uno di essi che abbia la

prevalenza assoluta sugli altri. La tutela deve essere sempre ‘sistemica e non frazionata in una

serie di norme non coordinate ed in potenziale conflitto tra loro’ (sentenza n. 264 del 2012). Se

così non fosse, si verificherebbe l’illimitata espansione di uno dei diritti, che diverrebbe ‘tiranno’

nei confronti delle altre situazioni giuridiche costituzionalmente riconosciute e protette, che

costituiscono, nel loro insieme, espressione della dignità della persona” (sentenza n. 85 del 2013).

Nessun diritto fondamentale, pertanto, è superiore agli altri, così come nessun dovere si erge a

criterio ultimo di risoluzione delle collisioni tra i diritti (il che ne farebbe un principio

“tirannico”, secondo la nota espressione schmittiana, ripresa dalla Corte costituzionale). Diversa

è, come ho detto, la visione di Mazzini, animata da una forte tensione spirituale verso l’unità

nazionale.

3. Mazzini, ad un certo punto si chiede: E dove i diritti di un individuo, di molti individui,

vengono in contrasto coi diritti del paese, a che tribunale ricorrere? In questa domanda si

coglie secondo Lei la diversità netta fra diritti e doveri dell’uomo? Oppure si tratta di una

domanda retorica, che presuppone l’assenza di una risposta in chi la pone? Ed ancora,

esiste un piano diverso e non sovrapponibile, in punto di tutela, fra l’attuazione dei diritti

umani e quello dei doveri?

Mazzini risponde alla domanda subito dopo, nel passo richiamato, evocando appunto i doveri

verso la patria, la società e la moltitudine dei fratelli. Egli aggiunge: “Cos’è la Patria, per

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 3 di 9



l’opinione della quale io parlo, se non quel luogo in cui i nostri diritti individuali sono più sicuri?

Cos’è la Società, se non un convegno d’uomini, i quali hanno pattuito di mettere la forza di molti

in appoggio dei diritti di ciascuno?”. Forse anche per la vena polemica del pamphlet mazziniano,

dedicato agli operai italiani e scritto contro le opinioni di quelle “scuole rivoluzionarie” che, fino

a quel momento, avevano esaltato i diritti, predicando la ricerca della felicità con tutti i mezzi

senza però migliorare concretamente la condizione del popolo, Mazzini colloca decisamente in

una posizione di superiorità gerarchica i doveri rispetto ai diritti. Come ho ricordato, non esiste,

invece, alcuna gerarchia del genere nella dimensione dell’attuale Stato costituzionale, dove,

peraltro, non è dato riscontrare nemmeno un rapporto di corrispondenza biunivoca tra diritti e

doveri.

Una differenza importante, però, può cogliersi nella diversa struttura delle situazioni giuridiche

soggettive attive e passive e nella maggiore facilità delle prime di trovare protezione attraverso

gli strumenti giurisdizionali. L’adempimento dei doveri, soprattutto di quelli inderogabili di

solidarietà, non sempre è sanzionabile e giustiziabile: si pensi soltanto ai doveri di fedeltà alla

Repubblica e di osservanza della Costituzione, quest’ultimo soprattutto quando si tratti di

previsioni normative rivolte ad attori istituzionali, per la cui violazione non risulta agevole il

ricorso alla Corte costituzionale.  

4. Antonio Ruggeri, più volte impegnato nella ricostruzione della teoria dei diritti

fondamentali, nel delineare la struttura complessa dei diritti fondamentali ha sostenuto

che essa, “riguardata sotto la luce della dignità, appare essere composita, in ciascun

diritto e in tutti assieme, nel loro fare “sistema” e porsi al servizio della dignità, potendosi

a mia opinione cogliere una componente deontica, resa palese dall’osservazione delle

relazioni che l’individuo intrattiene con gli altri individui e l’intera società,

conformandosi al canone della solidarietà (art. 2 cost.). La componente in parola è,

ancora prima e di più, singolarmente evidente proprio nella dignità, da cui quindi si

alimenta e per il cui tramite si diffonde, beneficamente contagiandoli, agli “altri” diritti

fondamentali.”

La componente deontica dei diritti fondamenti ai quali Ruggeri accenna riconduce tutti i

diritti alla dignità umana. Mazzini, per converso, sembra individuare nei Doveri dell’uomo

la colla che tiene uniti i diritti per una comunità che diventa Stato. Così almeno sembra

fare quando osserva che occorre “trovare un principio educatore superiore a siffatta

teoria (quella dei diritti n.d.r.) che guidi gli uomini al meglio, che insegni loro la costanza

nel sacrificio, che li vincoli ai loro fratelli senza farli dipendenti dall’idea d’un solo o dalla

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 4 di 9



forza di tutti”. Quanto secondo Lei questa prospettiva si ritrova nell’art. 2 Cost. allorché si

sofferma sui doveri di solidarietà e quanto se ne differenzia e quanto le due prospettive

sono realmente fra loro diverse? E ancora, a suo giudizio, può dirsi che la Carta

costituzionale sia, almeno in parte, debitrice nei riguardi della lezione mazziniana sui

doveri, specie per ciò che concerne il rilievo centrale assegnato al principio di solidarietà?

Per quanto riguarda l’ispirazione mazziniana dell’art. 2 Cost., basti ricordare che nella sua

Relazione al progetto di Costituzione, presentata alla Presidenza dell’Assemblea Costituente il 6

febbraio 1947, il presidente della Commissione dei settantacinque Meuccio Ruini, commentando

il contenuto dell’art. 6 (poi trasfuso, con modifiche, nell’art. 2 del testo definitivo), rilevò come le

enunciazioni sui doveri si accompagnassero “mazzinianamente a quelle dei diritti”: “contro la

concezione tedesca che riduceva a semplici riflessi i diritti individuali, – sottolineò ancora Ruini –

diritti e doveri avvincono reciprocamente la Repubblica ed i cittadini. Caduta la deformazione

totalitaria del ‘tutto dallo Stato, tutto allo Stato, tutto per lo Stato’, rimane pur sempre allo Stato,

nel rispetto delle libertà individuali, la suprema potestà regolatrice della vita in comune”. E

ancora, citando Mazzini, secondo cui “lo Stato non è arbitro di tutti, ma libertà operante per tutti,

in un mondo il quale, checché da altri si dica, ha sete di autorità”, il Presidente puntualizzava che

“spetta ai cittadini di partecipare attivamente alla gestione della cosa pubblica, rendendo

effettiva e piena la sovranità popolare. Spetta alla Repubblica di stabilire e difendere, con

l’autorità e con la forza che costituzionalmente le sono riconosciute, le condizioni di ordine e di

sicurezza necessarie perché gli uomini siano liberati dal timore e le libertà di tutti coesistano nel

comune progresso”.

Il legame, complesso ma indissolubile, tra diritti inviolabili e doveri inderogabili, mediato dal

principio di solidarietà, deve molto, pertanto, al monito mazziniano, pur colorandosi di una

connotazione originale, conferitale dall’ispirazione pluralistica della Carta repubblicana.

Nell’attuale stagione il rischio maggiore che corriamo è quello di definire in una prospettiva

riduzionistica tale rapporto, intendendo i diritti soltanto come situazioni giuridiche subordinate

o riflesse rispetto ai doveri. L’individuazione, da parte del prof. Ruggeri, di una “componente

deontica” anche nei diritti fondamentali coglie efficacemente l’esigenza di tenere ben presente la

complessità della trama ordinamentale, che nel rapporto tra diritti e doveri trova un suo snodo

centrale. Specularmente, tuttavia, si potrebbe individuare anche una componente di volontarietà

nello stesso adempimento dei doveri, non già nel senso che il rispetto di questi ultimi sia

giuridicamente facoltativo (sarebbe un’evidente contraddizione) ma in quello per cui soltanto

un’effettiva e intima adesione ai valori di cui quei doveri sono espressione può assicurare un

pieno ed efficace adempimento degli stessi. In tal senso la lezione mazziniana mostra, a mio

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 5 di 9



avviso, i suoi tratti di maggiore attualità laddove sottolinea l’importanza dell’educazione ai fini

della sopravvivenza dei valori alla base della convivenza civile.

Esemplari sono le pagine dei Doveri dedicate alla distinzione e al rapporto tra istruzione ed

educazione: la prima, che si traduce nell’insegnamento di nozioni, scrive Mazzini, “differisce

dall’educazione quanto i nostri organi differiscono dalla nostra vita”. Gli organi non sono la vita,

ma ne costituiscono gli strumenti e i mezzi di manifestazione: essi “non la signoreggiano, non la

dirigono: possono tradurre in fatti la vita la più santa o la più corrotta. Così l’istruzione

somministra mezzi per praticare ciò che l’educazione insegna: ma non può tener luogo

dell’educazione”. Quest’ultima, invece, si rivolge alle facoltà morali e sviluppa nell’uomo la

conoscenza dei suoi doveri, mentre l’istruzione si indirizza alle facoltà intellettuali e rende

l’uomo capace di praticare i doveri medesimi.

L’istruzione slegata da un corrispondente grado di educazione è, per Mazzini, una gravissima

piaga che conserva le diseguaglianze tra le classi sociali del popolo e “inchina gli animi al calcolo,

all’egoismo, alle transazioni fra il giusto e l’ingiusto, alle false dottrine”.

In una prospettiva prossima, da questo punto di vista, al pensiero mazziniano, ho argomentato,

in altre sedi (e, in particolare, nel mio I paradossi della fedeltà alla Repubblica, Milano, 2013), che

esiste una stretta correlazione tra il dovere di fedeltà alla Repubblica, riconosciuto dall’art. 54

Cost., e il dovere di istruzione previsto dall’art. 34 della Carta, che, dopo avere riconosciuto, al

primo comma, il principio per cui la scuola è “aperta a tutti”, stabilisce, al secondo comma, che

“l’istruzione inferiore, impartita per almeno otto anni, è obbligatoria e gratuita”. Se, infatti, si

intende il dovere di fedeltà come il vincolo gravante su ogni cittadino a concorrere solidalmente

ad assicurare la continuità dell’ordinamento repubblicano nell’identità dei suoi principi

ispiratori e se si riconosce che questi ultimi costituiscono un portato culturale che deve essere

conosciuto per poter essere apprezzato e promosso, appare evidente come l’istruzione e, ancor

più l’educazione, rappresentino condizioni necessarie, anche se non sufficienti, alla

sopravvivenza della democrazia pluralista. L’educazione (civica), d’altro canto, non può e non

deve tradursi in un indottrinamento; se lo facesse, finirebbe con il tradire gli stessi principi posti

a base dell’ordinamento repubblicano: la libertà di coscienza e la capacità di autodeterminazione

della persona. L’educazione, piuttosto, deve tendere a sensibilizzare sul valore della diversità e

della pluralità, mostrando come i processi di costruzione dell’identità individuale e di quella

collettiva non possano mai prescindere dagli altri.   

5. Il collegamento che Mazzini fa dei doveri a Dio come deve intendersi e quanto è secondo

Lei oggi attuale in una società intesa come laica per Costituzione? E per altro verso, la

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 6 di 9



radice divina che sembra potere orientare l’uomo verso la legge giusta o ingiusta che pure

traspare dalle pagine mazziniane è ancora oggi attuale quando si parla di disobbedienza

civile alle leggi in nome di valori fondamentali?

Non c’è separazione tra politica e religione nel pensiero mazziniano, al tempo stesso così

accentuatamente intriso di spiritualismo e anticlericalismo. Da questo punto di vista, la distanza

rispetto all’etica repubblicana dell’ordinamento costituzionale vigente sembrerebbe notevole.

E, tuttavia, la dimensione ideale entro cui si colloca la Costituzione – anche per la pluralità delle

sue matrici culturali, le principali delle quali furono quelle cattolica, marxista e liberale – non è

certo d’ispirazione materialista: si pensi soltanto alla vocazione universalistica del

riconoscimento dei diritti inviolabili dell’uomo, contenuto nell’art. 2, o al riferimento al

“progresso spirituale della società”, accanto a quello “materiale”, verso cui possono tendere le

attività e le funzioni che ogni cittadino ha il dovere di svolgere (art. 4). Ma si guardino anche le

norme che riconoscono l’eguale libertà di tutte le confessioni (art. 8), il regime concordatario (art.

7) e la libertà di religione.

Non sorprende, pertanto, che la Corte costituzionale abbia da tempo riconosciuto, nonostante la

carenza di una previsione espressa, la vigenza della libertà di coscienza, come diritto inviolabile,

anche nel nostro ordinamento, sulla base del combinato disposto degli artt. 2, 19 e 21 Cost. (sent.

n. 467 del 1991). La connotazione pluralistica e laica della nostra legge fondamentale si coniuga,

pertanto, con una tensione spirituale insita nello stesso portato del principio personalista, che

ispira l’intera trama normativa della Costituzione: il soddisfacimento delle istanze spirituali è,

infatti, una declinazione essenziale di quel “pieno sviluppo della persona umana” di cui parla il

secondo comma dell’art. 3.

6. “Quand’io dico, che la conoscenza dei loro diritti non basta agli uomini per operare un

miglioramento importante e durevole, non chiedo che rinunziate a questi diritti; dico

soltanto che non sono se non una conseguenza di doveri adempiti, e che bisogna

cominciare da questi per giungere a quelli.” Così Mazzini. Nel nostro tempo, secondo Lei,

come può concretizzarsi questa riflessione?

Il passo mazziniano suscita una riflessione sul dominio che fino all’inizio del nuovo millennio,

non soltanto nell’ambito dell’elaborazione dottrinale ma anche in quello del dibattito pubblico,

hanno avuto i diritti rispetto ai doveri. Si è assistito, per tutta la seconda metà del Novecento, a

una proliferazione di “nuovi diritti”, sovente inventati o scoperti da giudici e corti nazionali e

sovranazionali. Anna Pintore ha parlato, in tal senso, di “diritti insaziabili”, per indicare proprio

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 7 di 9



questa tendenza alla moltiplicazione potenzialmente illimitata di situazioni giuridiche attive,

tutte (o quasi) considerate meritevoli di protezione di rango costituzionale. Un fenomeno che è

andato di pari passo con l’affermazione sempre più decisa della giurisdizione nelle dinamiche

istituzionali degli Stati democratici.

Negli ultimi decenni, come si è detto, la situazione sembrerebbe essere cambiata e il rapporto tra

diritti e doveri parrebbe oggi invertito. Tale mutamento di paradigma, tuttavia, non sembra

costituire il portato di un’evoluzione culturale e di una maggiore presa di coscienza della

complessità della democrazia pluralista. Al contrario, populismi e sovranismi spingono verso

torsioni in senso autoritario delle stesse democrazie contemporanee, sicché l’insistenza sui

doveri, in un siffatto clima, più che risultare espressione di una rinnovata istanza solidarista, si

colora di inquietanti accenti neo-nazionalisti e illiberali.  

7. Nella nostra società, sempre più plurale, sempre più aperta e porosa verso esperienze

sovranazionali e sempre più impegnata nel coltivare la cooperazione fra Paesi diversi,

quanto è attuale il concetto mazziniano di Patria? E, per altro verso, il parimenti continuo

richiamo all’umanità aiuta a spiegare meglio il significato della prospettiva della

doverosità che Mazzini propugna?

Nel quadro internazionale di oggi che vede sempre più intensi i vincoli discendenti da tale

principio e interconnesse le relazioni tra gli Stati, ritiene dunque che la lezione mazziniana

possa o, addirittura, debba esser motivo d’ispirazione per lo svolgimento delle relazioni

stesse, come pure di quelle che si svolgono tra i consociati e tra questi e i pubblici poteri?

Per molti italiani il termine “patria” presenta oggi una connotazione negativa, in quanto

esprimente un concetto acquisito al patrimonio culturale di una determinata parte politica, così

come, di contro, altri concetti, simboli e riti repubblicani sono normalmente ascritti alla

tradizione e alla mitologia politica dell’opposto schieramento (si pensi, per esempio, alla Festa

della Liberazione), risultando parimenti sgraditi agli avversari. Scontiamo i danni di una

sistematica, reciproca delegittimazione degli attori politici, perpetrata per troppi anni, che ha

finito con il logorare lo stesso linguaggio costituzionale, non soltanto impedendo l’affermazione

di una religione civile ma minando perfino la coesione sociale e l’unità nazionale. Non soltanto

per tale ragione ma anche per una serie di ulteriori fattori sociali, economici e culturali, che non

mi è possibile indagare in questa sede, scontiamo una crisi di effettività del principio solidarista,

che purtroppo trova riflesso in un analogo deficit a livello sovranazionale (basti pensare al modo

ben poco solidale in cui l’Europa continua a gestire il fenomeno migratorio). Da tale punto di

vista, i moniti e l’accorato invito all’unità di Mazzini appaiono più attuali che mai. 

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 8 di 9



8. E infine, la recente riforma degli artt. 9 e 41, con i richiami fatti all’ambiente ed

all’ecosistema, la cui salvaguardia viene riconosciuta come espressiva di un principio

fondamentale dell’ordinamento, può, a Suo avviso, per la sua parte concorrere a far

rivedere sotto una luce diversa dal passato il dovere di solidarietà in parola, in ciascuna

delle sue molteplici forme espressive ed in tutte assieme?

La revisione costituzionale degli artt. 9 e 41 della Costituzione, appena approvata, ha notevoli

potenzialità, delle quali ho l’impressione che non si sia avuta e non si abbia piena

consapevolezza, nemmeno da parte delle stesse forze politiche che l’hanno promossa. Non

nascondo di nutrire qualche perplessità su tale riforma, che, per la prima volta, seppure per

motivi condivisibili, ha modificato un articolo rientrante tra i principi fondamentali della Carta.

Un precedente pericoloso, che potrebbe essere richiamato un giorno per giustificare modifiche

solo apparentemente espansive delle tutele costituzionali o addirittura volte a ridurre o a

limitare queste ultime; riforme che, dopo la revisione in esame, sarebbero più difficilmente

contestabili benché, secondo un’autorevole dottrina, dovrebbero potersi ammettere soltanto

revisioni in melius dei principi fondamentali, risultando vietate quelle regressive, dirette a

recuperare principi o istituti che i Costituenti intesero negare o vietare (G. Silvestri).

Il riferimento all’“interesse delle generazioni future”, introdotto adesso nell’art. 9, sembrerebbe

voler proiettare in una prospettiva diacronica il principio di solidarietà, conferendo alla

responsabilità intergenerazionale la dignità di un principio fondamentale. Appare ovvio che

l’impatto di una simile innovazione dipenderà dal seguito che le si vorrà dare, dall’attuazione

normativa, amministrativa e giurisprudenziale che la riforma avrà.

In un paese nel quale le riforme hanno sempre più una valenza simbolica e un seguito scarso o

inesistente, c’è forse ben poco da sperare. E il quadro non appare certo più roseo se si guarda alla

prospettiva internazionale, segnata da tragici eventi bellici che rischiano di farci ripiombare nei

più cupi incubi novecenteschi. Il pessimismo dell’intelletto, tuttavia, come ammoniva Antonio

Gramsci, non preclude l’ottimismo della volontà, anche perché i momenti peggiori della storia

sono quelli che consentono di riscoprire nella dignità umana la ragion d’essere e la finalità

ultima della stessa solidarietà.

Doveri dell’uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Alessandro Morelli Pagina 9 di 9


