AN

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto e societa

Doveri dell'uomo da Mazzini ad oggi:
opinioni a confronto. Luigi Salvato

di Roberto ContiLuigi Salvato

15 marzo 2022

Sommario:

Doveri dell'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto*
*Editoriale
Intervista di Roberto Conti a Luigi Salvato

1. Caro Luigi, secondo Te, il nostro tempo ha bisogno di tornare a riflettere sui doveri

dell’'uomo, tema assai caro a Giuseppe Mazzini che ad esso dedico il suo celebre saggio?

«Diritto e dovere sono come il retto e il verso di una medaglia. [...]. Nella storia del pensiero
morale e giuridico questa medaglia é stata guardata piu dal lato dei doveri che da quello dei
diritti», almeno fino a quando é maturata la transizione dal codice dei doveri al codice dei diritti,
«dalla priorita dei doveri alla priorita dei diritti». Queste considerazioni di Norberto Bobbio
sintetizzano icasticamente la relazione tra diritto e dovere, la complessita delle questioni alla

stessa sottese, la preminenza del primo nella «eta dei diritti», emergendo tuttavia nell’attuale


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/roberto-conti
https://www.giustiziainsieme.it/autori/luigi-salvato
https://www.giustiziainsieme.it/en/attualita-2/2226-doveri-dall-uomo-da-mazzini-ad-oggi-opinioni-a-confronto-editoriale?hitcount=0

Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 2 di 19

fase storica ’opportunita di una riflessione sull’equilibrio tra gli stessi.

L[’affermazione della priorita dei diritti rispetto ai doveri e stata imposta dall’esigenza di
rovesciare il rapporto tra governanti e governati, di riguardarlo dalla parte del popolo, non del
principe. L’enunciazione di ciascun diritto ha rappresentato «l’antitesi di un abuso di potere che
si voleva combattere»», necessaria per garantire e realizzare «nuove liberta contro vecchi
poteri», per affermare «che l'uomo ha dei diritti preesistenti alla istituzione dello Stato»

(Norberto Bobbio).

A questa concezione si e accompagnato il convincimento che obiettivo dello sviluppo economico-
sociale e I’espansione delle liberta reali di cui godono gli esseri umani. Risultata vincente l’idea
liberale, avremmo dovuto addirittura considerare «la possibilita che la stessa storia sia finita»
(Francis Fukuyama). La storia, come sappiamo, non é finita (lo ha ammesso in questi giorni lo
stesso Fukuyama nel commentare la crisi tra Russia ed Ucraina); non ha, non puo avere, una

fine.

L’eta dei diritti € permeata da una concezione individualistica che connota anche la societa, ma e
dubbio che si tratti di un esito necessitato ed ineluttabile. E noto il dibattito in ordine alla
relazione tra diritto e dovere, riassumibile (con sintesi estrema, con le semplificazioni e gli errori
in questa insiti) nella contrapposizione tra le concezioni secondo cui «il diritto dell'uno esiste solo
presupponendo il dovere dell'altro» e quella che ritiene quest’ultima insufficiente a rendere

conto del modo in cui ’ordinamento considera gli individui.

Senza sottovalutare la complessita della questione, puo ritenersi che la concezione
individualistica sia viziata per difetto. Non coglie infatti che il diritto, la liberta, in quanto
riconosciuti all’interno della societa, che costituisce «un insieme in cui le varie componenti sono
interdipendenti», sono legati da una stretta relazione ai doveri inerenti all’appartenenza alla
societa. Quando, ancora Norberto Bobbio, sottolinea che «l'enorme importanza del tema dei
diritti dell'uomo dipende dal fatto che é strettamente connesso con i due problemi fondamentali
del nostro tempo, la democrazia e la pace», fa emergere chiara 'impossibilita di scindere i diritti
dai doveri. La considerazione dei soli diritti non basta per fondare I’etica pubblica; di cio era
convinto Giuseppe Mazzini, che osservava (nei Doveri dell’uomo): «Colla teoria dei diritti
possiamo insorgere e rovesciare gli ostacoli; ma non fondare forte e durevole I'armonia di tutti

gli elementi che compongono la Nazione».

La crisi della societa e le grandi tragedie del secolo scorso — della guerra, dei lager nazisti, delle

stragi etniche, continuate anche dopo il ‘900 — hanno rafforzato la primaria esigenza di custodire



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 3di 19

la dignita dell’'uomo ed i diritti fondamentali, non adeguatamente soddisfatta dagli sviluppi

successivi alla loro proclamazione.

La storia ci ha consegnato una societa (non soltanto quella del nostro Paese) troppo intrisa della
convinzione che 'uomo sia pressoché esclusivamente soggetto di bisogni e che la sua esistenza
abbia per fine il benessere individuale; quindi, una societa permeata da una concezione che
rischia di trasformare i cittadini in monadi isolate, disposti a sacrificare, sull’altare dell’interesse
personale, legami umani e vincoli sociali, di renderli meri consumatorti, spesso dimentichi che «la
liberta non € mai un soffice cuscino sul quale ci si possa adagiare o dare a un godimento passivo;

e sempre una sfida all’attivita».

Quando l'apatia prende il posto della partecipazione attiva alla comunita, e alto il rischio di
cadere «in una sorta di autoritarismo involontario. I cittadini dormono e i governanti fanno quel
che vogliono» (Ralf Dahrendorf). Proprio perché I'importanza dei diritti e delle liberta e
indiscussa, gli individui hanno oggi «fondato motivo per chiedersi che cosa dovrebbero fare per
aiutarsi reciprocamente a tutelare o a promuovere le rispettive liberta»; per riflettere sul fatto
che anche coloro i quali non sono responsabili della loro violazione, «ma che si trovano nella
condizione di dare un contributo, hanno ragione per interrogarsi su cio che dovrebbero fare».
Riconoscere i diritti umani, le liberta individuali, significa «comprendere che, se una persona si
trova in una posizione da cui pu0 intervenire in modo efficace per scongiurare la violazione di
un certo diritto, essa ha una buona ragione per procedere in tal senso» (Amartya Sen). Il
cittadino deve essere attivo; dal cittadino va pretesa un’azione positiva, che rinviene fondamento

nei doveri inerenti all’essere parte della societa (piu in generale, all’appartenenza all’'umanita).

L’eta dei diritti e stata saldamente fondata sull’esigenza di rovesciare il rapporto governanti-
governati e, tuttavia, per garantirne l'attuazione, occorre altresi arginare una concezione
esclusivamente individualistica con essa in antitesi; quindi, si ripropone il tradizionale

interrogativo: che fare?

Individuare la soluzione e difficile; non spetta a me neppure accennarvi (non ne ho la forza e la
capacita), ma sono convinto che passi anche attraverso la rivalutazione dei doveri, ricordando
che Norberto Bobbio, alcuni anni dopo avere indicato nell’eta dei diritti il «signum prognosticum
del progresso morale dell’'umanita», scrisse: «se avessi ancora qualche anno di vita, che non avro,

sarei tentato di scrivere “L’eta dei doveri’».

La riflessione di Giuseppe Mazzini sui doveri resta dunque centrale, anche se deve essere

attualizzata, occorrendo cogliere «il suo sentimento etico della vita come missione al servizio di



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 4 di 19

grandi ideali» (sono le parole pronunciate dal Presidente della Repubblica Carlo Azeglio Ciampi,
in occasione dell’incontro con una delegazione del Consiglio regionale della Toscana ed una

rappresentanza di studenti toscani per presentare la pubblicazione su Giuseppe Mazzini "i
doveri dell'uomo", 1° dicembre 2005) e la valorizzazione che egli ne fa per ripensare la
complessita dell’ordinamento e ricomporre 'unione tra diritti, liberta e responsabilita, in vista
della piena realizzazione di quei mirabili equilibri consegnatici dai Costituenti, nelle istituzioni

democratiche e nella coscienza dei cittadini.

2. Per Mazzini i doveri dell’'uomo sono quelli che consentono di trovare il punto di
equilibrio fra i diversi diritti. E attuale la sua ricostruzione e quanto essa deve misurarsi
con il concetto di bilanciamento dei diritti, con la dottrina della atirannicita dei diritti

umani?

Per le considerazioni svolte nel rispondere alla prima domanda, sono attuali gli interrogativi con
cui Giuseppe Mazzini (nell’introduzione ai Doveri dell'uomo), si chiedeva: se «l'idea dei diritti
inerenti alla natura umana € oggimai generalmente accettata: accettata a parole e ipocritamente
anche da chi cerca nel fatto, eluderla. Perché dunque la condizione del popolo non ha
migliorato?»; «dove i diritti vengono a contrasto con quelli d’un altro, come sperare di conciliarlj,

di metterli in armonia, senza ricorrere a qualche cosa superiore a tutti i diritti?».

Mazzini da risposta a detti interrogativi individuando nei doveri lo strumento di equilibrio,
elaborando una strategia cui e sotteso il convincimento che ’esclusiva rivendicazione dei diritti
rischia di sostituire ai passati sistemi oppressivi altri nuovi, non meno oppressivi, basati sulla
forza, che oggi appare essere soprattutto quella economica. In lui era radicato il timore che
I’enfatizzazione dei diritti potesse tramutarsi in retorica, timore amplificato (per alcuni,
significativi, aspetti) dalla globalizzazione, se lasciamo che questa sia dominata da una logica
eminentemente mercantile. Ed in tale logica puo scivolare, nonostante le migliori intenzioni
possibili, anche la liberta che, quando assoluta, esclusiva e senza limiti, finisce con dare «un
valore economico ad ogni bene della vita» (Cesare Salvi), innescando una spirale inflattiva che

rischia di condurre ad un’incongruente normativizzazione dei desideri.

I rischi insiti in una valutazione atomistica dei diritti sono stati colti dalla Corte costituzionale,
affermando: «[t]utti i diritti fondamentali tutelati dalla Costituzione si trovano in rapporto di
integrazione reciproca e non é possibile pertanto individuare uno di essi che abbia la prevalenza
assoluta sugli altri [...]. Se cosi non fosse, si verificherebbe lillimitata espansione di uno dei
diritti, che diverrebbe “tiranno” nei confronti delle altre situazioni giuridiche costituzionalmente

riconosciute e protette, che costituiscono, nel loro insieme, espressione della dignita della



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina5di 19

persona» (tra le piu recenti, sentenza n. 33 del 2021). Si impone dunque una «valutazione
sistemica», imprescindibile per evitare che un diritto possa pregiudicare gli altri (per tutte,
sentenza n. 25 del 2019). Il rischio di un tale esito € insito nell’apprezzamento atomistico che
istituzionalmente spetta ad una Corte esclusivamente dei diritti, quale la Corte EDU, benché
appaia dubbio che anche per questa sia davvero l'unico praticabile e necessitato. L’immanenza
di detto rischio spiega e giustifica il successo della tecnica del bilanciamento, assurta ad una
sorta di novella pietra filosofale in grado di garantire gli equilibri richiesti dallo Stato

costituzionale, pur con le note difficolta ed incertezze insite nella stessa.

Anche Mazzini era attento a detto equilibrio, da lui ricercato volgendo lo sguardo ai doveri, ma
non verso i governanti, bensi verso la verita ed il bene comune. Egli avverte infatti gli «operai
Italiani, fratelli miei», che «la conoscenza [...] dei diritti non basta agli uomini per operare un
miglioramento importante e durevole» e appunto per questo precisa: «non chiedo che rinunziate
a questi diritti: dico soltanto che non sono se non una conseguenza dei doveri adempiti». In tal
modo egli pone in luce linsufficienza (oggi profetica) di un’attenzione focalizzata pressoché

esclusivamente sui «miglioramenti materiali» ed elabora la teoria della «solidarieta dei doveri».

E dunque identificabile un profilo comune ed uno di diversita con lattuale tecnica del
bilanciamento. Nell’operazione di bilanciamento rinvenibile nella teorica mazziniana l’accento
tonico ricade sui doveri; in quella della Corte costituzionale verte essenzialmente sui «valori»,
essendo altresi note le posizioni di chi, autorevolmente, ritiene che «[i]l bilanciamento & sempre
tra i diritti fondamentali» (Gaetano Silvestri). Nondimeno, in coerenza con l’espressa previsione
nella Carta fondamentale non soltanto dei diritti, ma anche dei doveri e con la considerazione
che «tutti gli esseri umani [...] sono egualmente dotati di dignita e di diritti “inalienabili”, cioe
indisponibili, oltre che gravati di doveri sociali» (Valerio Onida), dalla giurisprudenza
costituzionale emergono precisi segnali (che ragioni di spazio impongono di enunciare in modo
assiomatico) nel senso della necessita del confronto (e bilanciamento) dei diritti anche con i

doveri.

Puo convenirsi con I'affermazione secondo cui non é pensabile che «l’interesse collettivo possa
travolgere la sfera della tutela soggettiva» (Beniamino Caravita di Torritto), ma ci0 non
impedisce che occorra adeguatamente considerare ’esigenza di valorizzare nell’operazione di
bilanciamento i doveri. E questi sono, nella dimensione costituzionale, ma gia nel pensiero di
Mazzini, quelli che si hanno nei confronti della societa, prima ancora dell’'umanita. Se cosi &,
occorre chiedersi — lo dico problematicamente, per dare corpo ad un interrogativo — se non

occorra piu attentamente valorizzarli nell’operare il richiamato bilanciamento, per realizzare un



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 6 di 19

ragionevole equilibrio negli ambiti (esemplificativamente, con riguardo ad alcuni di piu
stringente attualitd) della tutela della salute (dando quindi il giusto rilievo al dovere di
concorrere alla salute pubblica), del diritto penitenziario (interrogandosi sulla possibilita di
ritenere che i doveri verso la societa giustifichino la pretesa di una positiva dimostrazione della
recisione dei legami con il mondo della criminalita e I'impossibilita del loro ripristino), del diritto
alla privacy (che oggi richiede, come accenno di seguito, ’attenzione soprattutto ai doveri che
gravano coloro che acquisiscono, specie per ragioni economiche, una massa smisurata di

informazioni).

3. Mazzini, ad un certo punto si chiede: E dove i diritti di un individuo, di molti individui,
vengono in contrasto coi diritti del paese, a che tribunale ricorrere? In questa domanda si
coglie secondo Te la diversita netta fra diritti e doveri dell’'uomo? Oppure si tratta di una
domanda retorica, che presuppone I’assenza di una risposta in chi la pone? Ed ancora,
esiste un piano diverso e non sovrapponibile, in punto di tutela, fra ’attuazione dei diritti

umani e quello dei doveri?

Al piani sui quali si svolgono e trovano attuazione i diritti ed i doveri si & accennato nella risposta
alla domanda che precede; in quella alla prima domanda si é fatto riferimento alla relazione tra
gli stessi. Colgo dunque in questa domanda soprattutto il tema dell’effettivita dei diritti,
inscindibilmente legata alla loro tutela; al riguardo basta ricordare la nota affermazione secondo
cui «non é utile proclamare diritti se non c’e chi é in grado di difenderli» (Thomas Hobbes) della
quale (come accenno nella risposta alla sesta domanda) é possibile rinvenire un riferimento nel
pensiero di Mazzini, allorché pone in luce l’essenzialita della giurisdizione ai fini della tutela

delle liberta.

La questione della tutela dei diritti si € complicata a seguito della globalizzazione e del
mutamento della concezione della sovranita dello Stato seguita alla trasformazione del diritto
internazionale (divenuto anche il diritto degli individui) ed alla realizzazione dell’ordinamento
multilivello. Queste trasformazioni hanno condotto all’istituzione di corti internazionali, cui gli
individui possono rivolgersi per conseguire forme di tutela dei loro diritti fondamentali
(Alessandro Pizzorusso), risultando in tal modo garantita I'effettivita dei diritti anche mediante

I’accesso diretto del singolo alle stesse.

In Mazzini, per ragioni intuitive e per quanto si dira nel rispondere alla settima domanda, e
arduo trovare un accenno espresso alla possibilita di ricorrere, per la tutela delle liberta, a
tribunali diversi da quelli dello Stato di appartenenza. La domanda fa tuttavia trasparire la

questione, sopra accennata, del rischio della saturazione degli ordinamenti giuridici (con



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 7 di 19

continue richieste di tutela iperindividualistiche) e del riconoscimento di nuovi diritti che,
siccome non fondati su istanze stabili e universali, potrebbero risultare irragionevoli, refrattari a
qualunque bilanciamento e frutto, come detto, di una logica mercantile che puo condurre alla

accennata «normativizzazione dei desideri».

Le questioni in campo sono quelle complesse, ampiamente indagate, che richiedono di stabilire:
come distinguere tra pretese fondate e meri desideri; a chi spetti il riconoscimento dei diritti;
dell’equilibrio tra potere legislativo e giudiziario, per evitare di «consegnare i diritti
fondamentali alla mercé del consenso» e di alimentare la cd. juristocracy, termine utilizzato «per
sottolineare la tendenza un po’ aristocratica di individuare nelle aule giudiziarie le sedi piu
appropriate per le decisioni sui diritti fondamentali» (tendenza di cui ha dato conto Marta
Cartabia), con il rischio (paventato da Francesco Gazzoni) di soluzioni «arbitrarie», appunto per

questo, scarsamente tolleranti.

A tali questioni puo essere data risposta (almeno in parte) mediante un’accorta valutazione dei

doveri, ricostruendo la trama che li lega ai diritti.

4. Antonio Ruggeri, piu volte impegnato nella ricostruzione della teoria dei diritti
fondamentali, nel delineare la struttura complessa dei diritti fondamentali ha sostenuto
che essa, “riguardata sotto la luce della dignita, appare essere composita, in ciascun
diritto e in tutti assieme, nel loro fare “sistema” e porsi al servizio della dignita, potendosi
a mia opinione cogliere una componente deontica, resa palese dall’osservazione delle
relazioni che Ulindividuo intrattiene con gli altri individui e Ulintera societa,
conformandosi al canone della solidarieta (art. 2 cost.). La componente in parola é,
ancora prima e di piu, singolarmente evidente proprio nella dignita, da cui quindi si
alimenta e per il cui tramite si diffonde, beneficamente contagiandoli, agli “altri” diritti

fondamentali.”

La componente deontica dei diritti fondamenti ai quali Ruggeri accenna riconduce tutti i
diritti alla dignita umana. Mazzini, per converso, sembra individuare nei Doveri dell’'uomo
la colla che tiene uniti i diritti per una comunita che diventa Stato. Cosi almeno sembra
fare quando osserva che occorre “trovare un principio educatore superiore a siffatta
teoria (quella dei diritti n.d.r.) che guidi gli uomini al meglio, che insegni loro la costanza
nel sacrificio, che li vincoli ai loro fratelli senza farli dipendenti dall’idea d’un solo o dalla
forza di tutti’. Quanto secondo Te questa prospettiva si ritrova nell’art.2 Cost. allorché si
sofferma sui doveri di solidarieta e quanto se ne differenzia e quanto le due prospettive

sono realmente fra loro diverse? E ancora, a Tuo giudizio, puo dirsi che la Carta



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 8 di 19

costituzionale sia, almeno in parte, debitrice nei riguardi della lezione mazziniana sui

doveri, specie per cio che concerne il rilievo centrale assegnato al principio di solidarieta?

La risposta a questa domanda — in particolare, al secondo dei due, densi, quesiti nei quali si
articola — potrebbe essere affidata alle parole del Presidente della Repubblica Carlo Azeglio
Ciampi: «e importante che soprattutto i giovani riscoprano il pensiero di Mazzini, leggano e
studino le sue opere perché esse ci aiutano a comprendere il significato autentico dei valori posti a

fondamento della nostra Costituzione repubblicana».

Quando Mazzini scrive: «l’origine dei vostri Doveri sta in Dio. La definizione dei vostri Doveri sta
nella sua Legge», svolge una considerazione che, depurata del profilo religioso del suo pensiero,
pone in luce una fonte trascendente dei doveri ed una finalita degli stessi che ne evita la valenza
di strumento oppressivo e li rende anzi argine contro lo svuotamento del contenuto dei diritti ed

una deriva marcatamente individualistica che puo metterli in crisi.

I doveri, come declinati da Mazzini, danno contenuto alla cittadinanza quale «conquista
quotidiana che richiede un dare e un avere [...] adesione consapevole a una comunita intessuta
di affetti, e non solo di interessi [...] compartecipazione emotiva e simbolica, il cui collante
primario é la solidarieta dei doveri, su rinnovate basi culturali e politiche» (Edoardo Crisafulli). I
richiami alla coscienza come ad «un lume che le rompa d’intorno la tenebra, d’'una norma che ne
verifichi e diriga gli istinti» fissano quale finalita dell’agire il conseguimento di un alto interesse
generale, che e quello della Umanita. Egli indica infatti «il nostro primo dovere» nel «concorrere
a che I'Umanita salga prontamente quel grado di miglioramento e di educazione, al quale Dio e i

tempi ’hanno preparata».

Il riferimento ad un’entita sovrannaturale e frutto della concezione religiosa che impronta il suo
pensiero. Nondimeno, e possibile offrirne una lettura laica ed attuale, soprattutto perché Mazzini
osserva che la Legge deve essere «scoperta» «linea per linea»; cio & possibile «quanto piu
s’accumula l’esperienza educatrice delle generazioni, quanto piu cresce in ampiezza e in
intensita I’'associazione fra le razze, fra i popoli, fra gli individui», nel convincimento che «i primi

doveri [...] sono verso I’'Umanita».

I doveri, nella ricostruzione di Mazzini, sono finalizzati ad evitare che ogni uomo, concentrato
esclusivamente nel soddisfacimento dei propri desideri e nella tutela dei propri diritti, possa
diventare «quasi estraneo al destino di tutti gli altri». Permettono quindi di scongiurare il rischio
- posto in luce anche da altri pensatori e che oggi appare particolarmente forte — del rifluire

dell'uomo in una dimensione in cui «i suoi figli e i suoi amici formano per lui tutta la specie



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 9 di 19

umana; quanto al rimanente dei suoi concittadini, egli & vicino ad essi, ma non li vede; li tocca

ma non li sente affatto; vive in se stesso e per se stesso» (Alexis De Tocqueville).

In definitiva, i doveri, nel pensiero mazziniano, costituiscono strumenti necessari a proiettare
l'uvomo «in una dimensione comunitaria che lo costringe a fare i conti con l’alterita e con

interessi sovrastanti la propria egoistica ed edonistica individualita» (Paolo Grossi).

I richiami alla circostanza che «i piu importanti doveri sono positivi» («Non basta il non fare:
bisogna fare», «Non basta il non nuocere: bisogna giovare ai vostri fratelli») radicano la c.d.
«solidarieta dei doveri» e l’etica della responsabilita, stella polare che deve guidare il cammino

dei cittadini.

Per queste considerazioni traspare il legame del pensiero di Mazzini con alcuni dei valori
consacrati nella Costituzione, specie laddove questa contiene precisi richiami ai doveri, tema che
non ha attirato lo stesso interesse dei diritti, anche per I’asimmetria che ha caratterizzato l’eta

dei diritti.

L’art. 2 Cost. recita: «La Repubblica riconosce e garantisce i diritti inviolabili dell’'uomo, sia come
singolo sia nelle formazioni sociali ove si svolge la sua personalita, e richiede I'adempimento dei
doveri inderogabili di solidarieta politica, economica e sociale». E’ chiaro e preciso il richiamo ai
doveri, giustificato, nel corso dei lavori della Costituente, con la considerazione che «poiché
l'uomo € “animale sociale” e non puo essere giuridicamente considerato se non in quanto tale, ai
diritti naturali fanno riscontro, nell'articolo, i correlativi doveri, senza il rispetto dei quali non e
possibile I'umana convivenza; e anche questi doveri non sono soltanto quelli specificati nei
successivi articoli della Costituzione; sono doveri naturali, al pari dei diritti (rispetto della vita
altrui, della liberta di movimento altrui, dell'onore altrui, ecc., ecc.)». Emerge evidente la
relazione con il pensiero di Mazzini, frutto della concezione dell’'uomo quale «animale sociale»,
percio necessariamente calato in una dimensione collettiva e cooperativistica e, appunto per
questo, espressamente richiamato dal Presidente della Commissione dei settantacinque (Meuccio
Ruini), il quale mise in luce tale matrice ed il legame tra diritti e doveri. Legame che «certo non si
traduce in una corrispondenza biunivoca tra situazioni giuridiche soggettive attive e passive»,
ma «e piu complesso e trova ragion d’essere nella funzionalita dei doveri costituzionali alla
sopravvivenza di un ordinamento orientato all’affermazione e al mantenimento delle condizioni
di sviluppo della persona umana, della quale i diritti di liberta risultano indefettibili

declinazioni» (Alessandro Morelli).



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 10 di 19

I1 dovere di solidarieta sociale era dunque immanente al pensiero mazziniano; basta
considerare, per avere riguardo a profili, per cosi dire, concreti, la proposta che egli avanzo di
una riforma tributaria ispirata alla tassazione del superfluo, tramite I'intervento legislativo dello
Stato, in grado di assicurare «ricompense» proporzionate al lavoro e di garantire ’occupazione
anche con una politica di lavori pubblici. E sufficiente tale accenno per evidenziare alcune
ragioni di attualita della sua concezione della societa. In una fase storica in cui sembra
ineluttabile il primato del mercato (perché locus naturalis, mentre € un locus artificialis, Natalino
Irti) ed il c.d. «orientamento naturalistico dell’economia», quindi una concezione dalla quale
traspare «il volto piu sincero dell’economicismo [che] & nell’anti-politica e nell’anti-ideologia»
(Natalino Irti), occorre riflettere sulla attualita di una frase di Luigi Einaudi, ricordata dal
Presidente della Repubblica Oscar Luigi Scalfaro («’economia e ancella della politica»), per

garantire che i diritti non siano ridotti a mera proclamazione.

5. 11 collegamento che Mazzini fa dei doveri a Dio come deve intendersi e quanto é secondo
Te oggi attuale in una societa intesa come laica per Costituzione? E per altro verso, la
radice divina che sembra potere orientare I’'uomo verso la legge giusta o ingiusta che pure
traspare dalle pagine mazziniane € ancora oggi attuale quando si parla di disobbedienza

civile alle leggi in nome di valori fondamentali?

Dopo gli eventi storici del febbraio 1834, Mazzini impresse un carattere marcatamente religioso
al suo pensiero politico, giungendo a ritenere sterile e dannosa una politica non intimamente
connessa ad un principio religioso. La religione in Mazzini, ha scritto Maurizio Viroli, non
costituisce pero «un sistema di dogmi o di verita scritte in questo o quel libro sacro bensi un
principio che spinge gli uomini a trovare nuove forme politiche e socialj, il concetto che innalza
I'individuo, lo purifica dell’egoismo e lo rende capace di agire nella storia per realizzare un fine
morale». Dunque, il «Dio che Mazzini addita al popolo quale ente supremo che orienta le sorti del
mondo e “un termine [...] a cui puo aderire qualunque coscienza di credente”»; € «un principio di
giustizia (o di amore) che guida la storia», nel rifiuto dell’immutabilita del dogma, di una
religione cristallizzata in una rivelazione fissata per 'eternita e della «pretesa della gerarchia

ecclesiastica della interpretazione della rivelazione divina» (Massimo Scioscioli).

Si tratta di conclusioni che emergono chiare quando Mazzini scrive: «noi vogliamo Associazione:
come ottenerla sicura se non da fratelli che credano negli stessi principi regolatori, che
s’'uniscano nella stessa fede, che giurino nello stesso nome?», rimarcando che «vogliano formare
Nazione: come riescervi, se non credendo in uno scopo comune, in un dovere comune?» e

sottolineando di credere «nell’Umanita sola interprete della legge di Dio sulla terra».



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 11 di 19

Il riferimento € dunque ad un principio di giustizia, che puo essere depurato dal richiamo ad un
determinato credo. Tanto, soprattutto laddove egli, attribuendo il compito di individuarlo
all’intera Umanita piuttosto che alle gerarchie clericali, permette di fare riferimento ad una
religione civile, anziché ad un dato credo. Lo status di cittadino non e poi correlato ad una
determinata religione, tenuto conto della declinazione da lui offerta delle liberta. Tra queste
include infatti la «liberta di credenza religiosa», sottolineando: «Nessuno ha diritto [...] di
legislazione esclusiva sulle vostre opinioni religiose; nessuno fuorché la grande pacifica voce

dell’Umanita ha diritto di frapporsi fra Dio e la vostra coscienza».

Per questi profili, il suo pensiero conserva elementi di modernita e costituisce ancora un valido
insegnamento. La sua concezione permette infatti di definirlo apostolo di una religione laica,
ispirata all’etica della responsabilita, soprattutto quando ammonisce che non v'é «patria senza
un diritto uniforme» e non v'é patria «dove l'uniformita di quel diritto € violata dall'esistenza di
caste, di privilegi, d'ineguaglianze», finalizzando i doveri e l'impegno di ciascuno per il

conseguimento di uno scopo di coesione sociale, al fine di garantire il rispetto dei diritti di tutti.

Qui si esauriscono tuttavia gli elementi di modernita del pensiero di Mazzini e la possibilita di

rinvenire un collegamento con i valori costituzionali, specie quello di solidarieta.

E difficile negare che il fortissimo sentimento religioso che permea la sua visione &, in larga
misura, dissonante rispetto al carattere laico del nostro ordinamento costituzionale. Il distacco si
rivela forte quando egli pone in guardia i lettori da quanti affermano che «la politica & una cosa,
la religione un’altra. Non le confondete», ammonendoli: «Di quei che cosi vi parlano [...] non
amano Dio», per aggiungere, qualche pagina dopo, «possono dirvi cosa che non sia di Dio? Nulla
e di Cesare, se non in quanto & conforme alla legge divina. Cesare, ossia il potere temporale, il
governo civile non é che il mandatario, ’esecutore, quanto le sue forze e i tempi concedono, del

disegno di Dio: dove tradisce il mandato e vostro, non diremo diritto, ma dovere, mutarlo».

Emblematica in tal senso e, infine, I'affermazione «Dio v’ha dato la vita; Dio v’ha dunque dato la
legge. Dio é I'unico Legislatore della Razza umana. La sua legge e I'unica alla quale voi dobbiate
ubbidire». Si tratta di considerazioni marcatamente orientate che connotano la sua teoria di un
«fortissimo contenuto religioso che ne costituiva l'originalita ma, in qualche misura, anche il
limite e, per 'identita da lui postulata tra religione e politica, rischiava di farne qualcosa di simile
a una teocrazia» (Giuseppe Monsagrati), al punto che Karl Marx si spinse a definirlo «il nuovo

Maometto».



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 12 di 19

Salve le pur importanti considerazioni iniziali, in relazione al profilo in esame appare complicato
negare il distacco dell’idea di Mazzini della nostra Costituzione, benché I'osservanza dei valori
fondamentali (di matrice e contenuto diverso) costituisca la fonte ed il limite che tutti (anche il
legislatore, nello Stato costituzionale) sono tenuti ad osservare e dei quali va pretesa
I’'osservanza, ma nel nostro ordinamento con modalita ed azioni ovviamente diverse da quelle da

lui prefigurate.

6. “Quand’io dico, che la conoscenza dei loro diritti non basta agli uomini per operare un
miglioramento importante e durevole, non chiedo che rinunziate a questi diritti; dico
soltanto che non sono se non una conseguenza di doveri adempiti, e che bisogna
cominciare da questi per giungere a quelli.” Cosi Mazzini. Nel nostro tempo, secondo Te,

come puo concretizzarsi questa riflessione?

Nella frase riportata nella domanda si annida l’attualita piu profonda del suo pensiero, la
concezione della c.d. solidarieta dei doveri e della stretta relazione che li avvince ai diritti, delle
quali si é detto in precedenza. Alle considerazioni gia svolte va aggiunto che nella premessa
dell’Atto di fratellanza della Giovine Europa (1834) egli esplicita il convincimento secondo cui «ad
ogni uomo, e ad ogni popolo spetta una missione particolare, la quale, mentre costituisce la
individualita di quell’'uomo, o di quel popolo, concorre necessariamente al compimento della
missione generale dell’'umanita». La sottolineatura della finalita dell’adempimento dei doveri
puo essere letta come un preciso richiamo alla necessita di una cittadinanza attiva, cui ho

accennato.

La cittadinanza € una conquista quotidiana, che richiede un dare e un avere; € una adesione
consapevole a una comunita intessuta di valori, non solo di interessi; € una compartecipazione

emotiva e simbolica, il cui collante & anche la solidarieta dei doveri.

Conservano perdurante attualita non poche esortazioni mazziniane, quali: «avete il dovere
d'educarvi per quanto € in voi, e diritto a che la societa alla quale appartenete non v'impedisca
nella vostra opera educatrice, v'aiuti in essa e vi supplisca quando 1 mezzi d'educazione vi
manchino. La vostra liberta, i vostri diritti, la vostra emancipazione da condizioni sociali
ingiuste, la missione che ciascun di voi deve compiere qui sulla terra, dipendono dal grado di
educazione che vi é dato raggiungere»; «senza educazione voi non potete scegliere giustamente
fra il bene e il male; non potete acquistar coscienza dei vostri diritti; non potete ottenere quella
partecipazione nella vita politica senza la quale non riuscirete ad emanciparvi; non potete

definire a voi stessi la vostra missione. L'educazione é il pane delle anime vostre».



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 13 di 19

I richiami non implicano, peraltro, un preciso legame sinallagmatico tra i diritti ed i doveri. La
sua concezione e, inoltre, incentrata nell’enfatizzare quello dell’educazione, della conoscenza
quale fattore imprescindibile di un giusto progresso, all’interno di una precisa gradazione dei

doveri.

I «primi doveri», egli scrive, «sono verso 'Umanita» - che specifica essere «un corpo solo» - in
quanto «siete uomini: cioé creature ragionevoli, socievoli, e capaci, per mezzo unicamente
dell’associazione, d’un progresso a cui nessuno puo assegnar limiti». Mazzini si rivela dunque
predicatore di un civismo di sicura attualita, come lo e la sottolineatura che «la legge deve

esprimere ’aspirazione generale, promuovere l'utile di tutti».

Moderna ed attuale, per alcuni profili, e altresi la concezione della legge. Nell’affermazione che
«il semplice voto d’una maggioranza non costituisce sovranita se avversi evidentemente alle
norme morali supreme, o chiuda deliberatamente la via al Progresso futuro» sono rinvenibili le
radici del costituzionalismo moderno, quale ordinamento capace di porre al riparo le minoranze
dallo strapotere delle maggioranze parlamentari, che condussero alle immani tragedie della

prima parte del secolo scorso.

La declinazione delle liberta (della liberta personale, di locomozione, di credenza religiosa,
«d’opinioni su tutte cose», «d’esprimere colla stampa o in ogni altro modo pacifico il vostro
pensiero», di «liberta d’associazione per poterlo fecondare col contatto nel pensiero altrui», di
«liberta di traffico»), dell’essere il lavoro «sacro: nessuno ha diritto di vietarlo», riassume ed
anticipa le istanze che costituiscono il nucleo essenziale dei diritti di liberta, quali consacrate

nella Costituzione.

Si tratta, peraltro, di una declinazione che non si esaurisce in mera proclamazione. Ad essa si
accompagna infatti la precisa indicazione dei diritti che scaturiscono dalle liberta e dei rimedi

imprescindibili per garantirne I’effettivita.

Egli sottolinea: «nessuno ha diritto, in nome della Societa, d’imprigionarvi o sottomettervi a
restrizioni o invigilamento, senza dirvi il perché, senza dirvelo col minore indugio possibile,
senza condurvi sollecitamente davanti al potere giudiziario del paese»; «Nessuno ha diritto di
persecuzione, d’intolleranza, di legislazione esclusiva sulle vostre opinioni religiose»; «La stampa
dev’essere illimitatamente libera: i diritti dell’intelletto sono inviolabili, ed ogni censura
preventiva e tirannide; la Societa puo, come tutte le altre colpe, punire soltanto le colpe di
stampa, la predicazione del delitto, I'insegnamento dichiaratamente immorale: la punizione in

virtu d’un giudizio solenne e conseguenza della responsabilita umana, mentre ogni intervento



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 14 di 19

anteriore e negazione della liberta».

Mi é sembrato opportuno riportare tali affermazioni, perché anticipano e riassumono il nucleo
fondamentale delle garanzie costituzionali, individuando nella giurisdizione ’essenziale fattore
di garanzia e tutela, sino ad anticipare, per alcuni profili, i principi del giusto processo. Di sicura
attualita e altresi il riferimento al contenuto della liberta di stampa e di opinione, ma anche ai
doveri alle stesse correlati, che inducono ad una riflessione con riguardo al nuovo fenomeno dei
social network ed al diritto alla privacy che, per essere tutelato, richiede un rafforzamento dei
doveri di non intrusione e di rispetto delle sfere soggettive individuali (specie da parte dei

soggetti titolari di un potere economico immane, gestori dei cc.dd. Big data).

La relazione tra diritto e dovere di liberta («voi avete dunque diritto alla Liberta e dovere di
conquistarla») €, infine, preciso sprone verso la cittadinanza attiva, che fonda il «dovere di
educazione», quale liberta che permette di ripigliare i diritti. L’evocazione del dovere come legge
di vita civile non comporta una rinuncia ai diritti, ma € ammonimento ad essere cittadini attivi,

per non divenire meri consumatori.

In definitiva, la declinazione dei doveri operata da Mazzini, ponendo al centro il dovere di amare
I'umanita, di superare gli interessi particolari, personali, nell’interesse generale e, quindi, di
servire il bene comune costituisce presidio che concorre a difendere «la dignita della natura
umana [...] violata dalla menzogna e dalla tirannide». Ed il suo ammonimento deve costituire un
imperativo non soltanto per i cittadini, quali persone fisiche, ma per tutti i soggetti
dell’ordinamento, anche per le organizzazioni collettive — in special modo lucrative — in quanto

non possono pretendere di instaurare un nuovo ordine basato solo sul profitto.

7. Nella nostra societa, sempre piu plurale, sempre piu aperta e porosa verso esperienze
sovranazionali e sempre piu impegnata nel coltivare la cooperazione fra Paesi diversi,
quanto é attuale il concetto mazziniano di Patria? E, per altro verso, il parimenti continuo
richiamo all’'umanita aiuta a spiegare meglio il significato della prospettiva della

doverosita che Mazzini propugna?

Nel quadro internazionale di oggi che vede sempre piu intensi i vincoli discendenti da tale
principio e interconnesse le relazioni tra gli Stati, ritieni dunque che la lezione mazziniana
possa o, addirittura, debba esser motivo d’ispirazione per lo svolgimento delle relazioni

stesse, come pure di quelle che si svolgono tra i consociati e tra questi e i pubblici poteri?

La domanda evoca in me ricordi dell’infanzia e mi sollecita una risposta da dare con il cuore

piuttosto che con la ragione. Ho frequentato le scuole elementari nei primi, lontanissimi, anni



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 15 di 19

sessanta del secolo scorso, in cui il c.d. ‘sussidiario elementare’, nella parte dedicata alla storia,
prestava rilevante attenzione al Risorgimento, celebrato ogni anno in un’apposita giornata (nella
quale apponevamo sul grembiulino una coccarda tricolore). Una delle figure centrali era infatti
quella di Giuseppe Mazzini; fu cosi che in me si radico il convincimento, essenzialmente emotivo,

che quel signore barbuto raffigurato nel mio libro era appunto uno dei Padri dell’Italia.

Al di 1a dei ricordi della memoria, & certo che la Patria & centrale nella concezione di Mazzini. Si
tratta tuttavia di una concezione ben lontana da quella (distorta) che impronta i movimenti che
enfatizzano antistoriche (ovviamente, esecrabili) divisioni tra gli Stati, separati da rigidi,
invalicabili, confini al cui interno ciascuno & sovrano e non dovrebbe rendere conto a nessun
altro. Soltanto un misunderstanding puo far rinvenire nel suo pensiero gli elementi dei piu rozzi
nazionalismi del secolo scorso (e di quello attuale), frutto invece di una manipolazione che fece
«del mazzinianesimo ci0 che non era mai stato: il viatico a una politica di potenza e di
affermazione della nazionalita italiana nello scontro con le altre nazioni d’Europa» (Giuseppe

Monsagrati).

Giuseppe Mazzini e stato sicuramente uno dei Padri dell’unita d’Italia, ma egli vedeva in tale
unita il passaggio fondamentale verso la realizzazione dell’'unita europea attraverso
laffratellamento di tutti i popoli europei nel segno della democrazia. Ancora una volta, €
sufficiente ricordare le parole di due Presidenti della Repubblica, Carlo Azeglio Ciampi (lo
«onoriamo come uno tra i Padri piu nobili e lungimiranti della nostra Patria, 1Ttalia
repubblicana, una, indivisibile e democratica», ma anche «dell’Europa unita») e Antonio Segni (il
quale, nel discorso di insediamento, in un tempo vicino alla nascita della Comunita europea,
ricordo: «Questa unita fondamentale dell’Europa fu intuizione ed aspirazione di uno dei piu

grandi spiriti del nostro Risorgimento, Giuseppe Mazzini»).

La Patria, per Mazzini, costituiva dunque strumento per l'integrazione dei popoli e per la difesa
dei diritti inviolabili dell’'uomo. Al centro della sua costruzione vi é infatti essenzialmente la «
associazione», da lui additata quale «dovere e diritto per voi» e che, in alcuni passaggi, si distacca

altresi dalla nozione di Patria nazionale.

Egli, infatti, scrisse: «Taluni a limitarne il diritto fra i cittadini, vi diranno che I’associazione e lo
Stato, la Nazione: che voi ne siete e dovete esserne tutti membri; e che quindi ogni associazione
parziale tra voi & o avversa allo Stato o superflua. Ma lo Stato, la Nazione non rappresentano se
non l’associazione dei cittadini in quelle cose, in quelle tendenze che sono comuni a tutti gli

uomini che ne sono parte».



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 16 di 19

Si tratta di considerazioni che pongono al centro della sua visione «l’associazione», quale

«metodo dell’avvenire». Sottolineando che questa deve essere «progressiva», «non contraria alle
verita conquistate per sempre dal consenso universale dell’'Umanita», «pacifica», «deve rispettare
in altrui i diritti che sgorgano dalle condizioni essenziali del’'umana natura», egli ne delinea i
caratteri che, in larga misura, sono quelli che connotano le moderne organizzazioni di

cooperazione tra gli Stati.

Una dimensione sovranazionale del suo progetto ed il carattere aperto dell’associazione sono
altresi precisamente fissati quando scrive (nell’Atto di fratellanza della Giovine Europa) che «La
riunione delle Congreghe Nazionali, o dei delegati d’ogni Congrega costituira la Congrega della
Giovine Europa. Gli individui che compongono le tre associazioni sono fratelli. Ognuno di essi
adempira coll’altro ai doveri di fratellanza» (punto 5), sottolineando che «Qualunque popolo
vorra partecipare ai diritti ed ai doveri della fratellanza stabilita fra i tre popoli collegati in
quest’atto, aderira formalmente all’atto medesimo, firmandolo per mezzo della propria Congrega

Nazionale» (punto 8).

L’universalita della sua visione e stata puntualmente rimarcata, ricordando che nei suoi scritti
politici e nelle sue lettere «é impossibile trovare quei giudizi sprezzanti per i popoli non europei
o quelle giustificazioni dei massacri compiuti da talune potenze europee». Al riguardo, e stato
ricordato che il Pandit Nehru, nel 1933, dal carcere additod alla figlia Giuseppe Mazzini quale
esempio da seguire (Massimo Scioscioli), che pone in luce un’anticipazione dei tempi addirittura
straordinaria, se si pensa che le sue riflessioni erano svolte in un tempo dominato dalle politiche
colonialiste degli Stati europei. La sua esortazione, ricordata dal Presidente Ciampi, «ad essere
apostoli della Fratellanza delle Nazioni e dell'unita del genere umano» («In qualunque terra voi
siate, dovunque un uomo combatte pel diritto, pel giusto, pel vero, ivi € un vostro fratello:
dovunque un uomo soffre, tormentato dall'errore, dall'ingiustizia, dalla tirannide, ivi € un vostro
fratello. Liberi e schiavi, SIETE TUTTI FRATELLI») e di sicura attualita in questi giorni in cui

sull’Europa soffiano nuovamente tragici venti di guerra.

Il valore e la grandezza dell’insegnamento europeo di Giuseppe Mazzini non stanno, tuttavia,
nella concezione, sostanzialmente vaga, della sua Europa, e neppure nella convinzione (che non
ebbe) di una unita sovranazionale, benché avesse sottolineato che cercava di «verificare non una
Europa, ma gli Stati Uniti d’Europa». L’europeismo di Mazzini, e stato convincentemente
osservato, derivava dal profondo concetto dell’unita della cultura europea, «nello spirito,
nell’anima morale di tutta la sua attivita, interamente volta a mostrare — e a vivere una tale

convinzione - che la democrazia, la liberta, la difesa della dignita dell’'uomo sono solidali a livello



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 17 di 19

europeo, 0 sono destinate a perire» (Andrea Chiti-Batelli), nell’intuizione (puntualmente
segnalata da Pasquale Costanzo) della necessita di «equilibrare le differenze che separano un
mercato da un altro». Per questa concezione, «non c’é¢ contraddizione alcuna fra amore della
propria citta e regione, amor di patria, amore d’Europa» (sono parole del Presidente Ciampi nel
Messaggio di fine anno agli italiani del 31 dicembre 2000), se solo si considera che lo stesso motto
dell’Unione europea («Uniti nella diversita»), secondo la spiegazione ufficiale offerta nel sito web
della stessa, «sta ad indicare come, attraverso 1'UE, gli europei siano riusciti ad operare insieme a
favore della pace e della prosperita, mantenendo al tempo stesso la ricchezza delle diverse

culture, tradizioni e lingue del continente».

8. L’opera mazziniana si conclude con questa frase: L’emancipazione della donna
dovrebb’essere continuamente accoppiata per voi coll’emancipazione dell’operaio e dara
al vostro lavoro la consacrazione d’una verita universale. Quali reazioni Ti suscita questa

affermazione, da giurista e da magistrato?

I Doveri dell’'uomo sono espressamente dedicati agli operai italiani ed il pensiero politico di
Mazzini é strettamente connesso con l'interesse per la questione sociale. Egli tento infatti di
coinvolgere I'intero popolo in un’iniziativa rivoluzionaria volta ad un «miglioramento delle classi
piu numerose e piu povere», spronandolo all’azione e chiarendo i diritti e i vantaggi che avrebbe
potuto trarre dal nuovo assetto sociale, nel convincimento che i cittadini potevano essere
chiamati a sacrificare la vita e la quiete soltanto «proponendo loro uno scopo di perfezionamento
collettivo, di miglioramento morale e materiale comune a tutti, di educazione fraterna senza

eccezione».

Gluseppe Mazzini si batté per 'aumento dei salari e per la riduzione della giornata lavorativa;
auspico forme speciali di credito per gli operai, per agevolare I’accesso alla proprieta dei mezzi
di produzione; la sola forma di proprieta da lui accettata fu quella proveniente dal lavoro, che
doveva deve essere resa accessibile al maggior numero di cittadini: «Non bisogna abolire la
proprieta, perché oggi e di pochi; bisogna aprire la via perché i molti possano acquistarla» (cosi

scrive nei Doveri dell’'uomo).

Per Mazzini, la soluzione piu efficace alla questione operaia poteva derivare soltanto dal
fermento rinnovatore rappresentato dall’associazione e dalla sua definizione in senso
cooperativistico; appunto per questo, assunse grande rilievo 'impegno politico verso le «classi
operose», che avrebbe dovuto tradursi in uno sforzo organizzativo per la creazione di societa di

mutuo soccorso e per la loro politicizzazione in senso democratico.



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 18 di 19

I1 programma operaio di Mazzini restava, comunque, essenzialmente focalizzato su «una
progressiva elevazione morale e culturale della classe operaia» (Nello Rosselli), in coerenza con il
suo complessivo pensiero, scarsamente attento agli aspetti economici (particolarmente polemica
la considerazione di Giuseppe Garibaldi secondo cui Mazzini non aveva esperienza delle reali
condizioni del popolo, non avendolo mai conosciuto da vicino) e che fu alla base delle aspre,

note, polemiche con Marx e Bakunin.

E dunque sufficiente ricordare che alcuni hanno ritenuto che le sue considerazioni sulla
questione sociale ed operaia prefiguravano in realta un mero «libro dei sogni» (Enrico Galavotti);
altri hanno invece rinvenuto nel suo pensiero le radici del «modello forse impropriamente
definito “socialdemocratico”» che, con diverse varianti, ha guidato lo sviluppo delle economie dei
paesi europei (Massimo Scioscioli), emergendo, in ogni caso, l’attualita di una perdurante

riflessione sul suo pensiero.

I Doveri dell’uomo, espressamente dedicati, come detto, agli operai, hanno altresi quale
destinatario la donna e si inquadrano, storicamente, in un’epoca in cui vedevano la luce i primi
giornali a questa dedicati. La concezione della Repubblica di Mazzini é focalizzata sull’idea di
uno Stato non piu basato sui privilegi di nascita, di censo, di sesso, il cui principio cardine é il

suffragio universale, esteso percio anche alla donna.

Gia solo tale notazione vale ad evidenziare la modernitd di Mazzini anche in relazione alla

situazione della donna, soprattutto se si tiene conto di quella esistente al suo tempo.

Accanto a tale sicura modernita si accompagnano per0 considerazioni chiaramente datate,
soprattutto con riguardo alla famiglia, in relazione alla quale (nel capitolo dedicato ai doveri
verso la stessa) egli ripropone una risalente (all’epoca, radicata e tradizionale) visione che vede
la donna essenzialmente quale «Angelo della Famiglia» e che, in nuce, contiene il germe di una
concezione oppressiva, fortunatamente superata dall’evoluzione successiva, a tutti nota alla

quale non € dunque necessario accennare.

Non poche sono tuttavia le riflessioni — alcune di sicura attualita ed ancora oggi condivisibili —
con le quali sottolinea l'esigenza di realizzare un’eguaglianza effettiva di genere. Anziché
attardarsi nell’esegesi del suo pensiero, e sufficiente ricordare che egli scrive: «Non cercate in
essa solamente un conforto, ma una forza, una ispirazione»; «cancellate dalla vostra mente ogni
idea di superiorita: non ne avete alcuna. Un lungo pregiudizio ha creato, con una educazione
disuguale e una perenne oppressione di leggi quell’apparente [’enfasi e di Mazzini] inferiorita

intellettuale dalla quale oggi argomentano per mantenere l'oppressione». «Non esiste



Doveri dell’'uomo da Mazzini ad oggi: opinioni a confronto. Luigi Salvato Pagina 19 di 19

disuguaglianza fra I'uno e I’altra»; «abbiatela eguale nella vostra vita civile e politica».

La profonda religiosita di cui é intriso non gli impedi, inoltre, di scrivere: «La Bibbia mosaica ha
detto: Dio creo l'uomo e dall’'uomo la donna; ma la vostra Bibbia, la Bibbia dell’avvenire dira: Dio

creo 'Umanita manifestata nella donna e nell’'uomon».

Si tratta infatti di considerazioni univocamente espressive del convincimento piu profondo
dell’eguaglianza di genere, la cui realizzazione esige che si dia corso al dovere di tutti di

praticarla.

9. E infine, la recente riforma degli artt. 9 e 41, con i richiami fatti al’ambiente ed
all’ecosistema, la cui salvaguardia viene riconosciuta come espressiva di un principio
fondamentale dell’ordinamento, puo, a Tuo avviso, per la sua parte concorrere a far
rivedere sotto una luce diversa dal passato il dovere di solidarieta in parola, in ciascuna

delle sue molteplici forme espressive ed in tutte assieme?

La domanda é assai interessante, ma con sincerita devo dire che & arduo rinvenire un
collegamento con il pensiero di Mazzini e, quindi, suggerisce riflessioni sul significato della
riforma costituzionale, che & opportuno restino riservate ai costituzionalisti coinvolti in questa
iniziativa - in particolare, ad Antonio Ruggeri ed Alessandro Morelli —, i quali, diversamente da
me (sicuramente piu di me), hanno titoli e sapienza per svolgerle. Dunque, ritengo senz’altro piu

proficuo ed utile (per me e per tutti i lettori), leggere le loro considerazioni.



