
Diritto e società

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante
e l’eccezione
di Justin Steinberg

25 marzo 2021

Dante e il diritto

Giustizia Insieme, nel settecentesimo anniversario della morte di Dante Alighieri, ha chiesto al prof.

Justin Steinberg, professore di Letteratura italiana alla University of Chicago, direttore  della rivista

"Dante Studies” ed esponente di spicco, a livello internazionale,  della letteratura  dantesca, di

dedicarci alcuni suoi approfondimenti già editi sul tema “Dante e il diritto”.

Nel ringraziarLo di cuore, iniziamo a pubblicare il primo intervento dedicato a “Dante e

l’eccezione”, la cui traduzione è stata gentilmente curata da Sara Menzinger.

1. Dante e l’eccezione

di Justin Steinberg*

L’opera e il pensiero di Dante poggiano su un’impalcatura di matrice legale.[1] La centralità del

diritto si avverte soprattutto nella Commedia: Dante immagina l’aldilà come una struttura

amministrativa fortemente regolata, dotata di una complessa rete di leggi locali, giurisdizioni

gerarchiche, punizioni e ricompense ben calcolate. La costruzione normativa dell’oltremondo

dantesco continua a suggestionare l’immaginario collettivo, tanto che se oggi si pensa alla

dannazione non basta più alludere semplicemente all’Inferno, bisogna anche definire lo specifico

girone.

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/justin-steinberg
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn1


A differenza del suo contemporaneo Cino da Pistoia, che fu poeta e giurista, Dante probabilmente

non ebbe una vera e propria formazione nel campo del diritto civile e canonico. È raro che faccia

riferimento a specifici testi legali – e in ogni caso questo accade soprattutto in opere dottrinali

come il Convivio e la Monarchia -. È anche vero però che Dante, prima come funzionario pubblico

e poi come condannato, fu immerso nella cultura giuridica del suo tempo, e la Commedia è

permeata di rituali giuridici che regolavano la vita quotidiana: privilegi speciali, concessioni,

immunità, amnistie e assoluzioni, giuramenti e patti. Più che le citazioni dei testi legali, sono

queste forme del diritto a esprimere la posizione del poeta nei confronti della legge e della

giustizia.[2] 

Nella concezione dantesca della giustizia divina i casi limite svolgono un ruolo centrale. Può

sembrare paradossale, ma se Dante crea un’elaborata geografia normativa è proprio perché

vuole esplorarne le eccezioni. Le regole del gioco vengono velocemente assimilate dai lettori, per

essere poi altrettanto velocemente infrante: i pagani sono salvati, i dannati compatiti, i

giuramenti infranti, le condanne ridefinite. Lo stesso racconto del viaggio può essere considerato

un’eccezione, il privilegio personale accordato a Dante di attraversare l’altro mondo, rimanendo

tuttavia immune dalle leggi che egli stesso ha ideato.

Così come oggi analizziamo le opere d’arte del passato tenendo in considerazione l’immaginario

estetico del tempo, allo stesso modo dovremmo storicizzare anche i riflessi condizionati che

l’opera di Dante provocava nei lettori della sua epoca, soprattutto in materia di norme ed

eccezioni. Prima che l’autorità legislativa venisse concentrata nel moderno Stato centralizzato, la

possibilità di sospendere una certa norma, o meglio di derogarvi, era considerata organica al

sistema giuridico. Anche quando i rescritti imperiali o le dispense papali erano contra ius –

violavano cioè il diritto positivo – si presupponeva che rispettassero comunque un sistema

superiore di norme, cioè i principi fondanti, “costituzionali”, dello ius commune e i precetti del

diritto naturale. Queste eccezioni regolate servivano a bilanciare le necessità della giustizia con

l’autorità della legge, rendendo adattabile il sistema giuridico e assicurandogli una portata

universale. In questa prospettiva, l’eccezione garantiva al diritto una continuità applicativa,

sottraendolo al rischio di sclerotizzarsi in lettera morta davanti a casi non previsti.[3]

La principale differenza tra il moderno concetto di eccezione e quello medievale è che il primo

ha carattere politico, mentre il secondo giurisprudenziale. Se lo Stato sovrano è minacciato, le

istituzioni possono oggi invocare l’eccezione e sospendere l’ordine legale. Nel sistema giuridico

medievale, che era governato da un corpo di giuristi professionisti, l’eccezione esprimeva invece

la persistenza dell’ordine legale. Per questi giuristi – che si consideravano “oracoli” della legge e

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 2 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn2
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn3


il cui status e sostentamento dipendevano dalla legittimità dell’ordine giuridico – sarebbe stato

inconcepibile sospendere quell’ordine per andare incontro a una necessità politica. Non si

trattava di uno “stato di eccezione”,[4] ma di un sistema di singole eccezioni che permettevano di

conciliare la validità del corpus normativo con le contingenze del quotidiano.

In linea con la prospettiva giuridica medievale, Dante inserisce volutamente alcuni elementi

incongrui all’interno del suo sistema di premi e punizioni, proprio per mettere in rilievo quei

“sistemi di eccezione”.[5] Secoli di commenti hanno però finito per indebolire la vitalità di simili

sfide interpretative. Quando gli studiosi si imbattono in anomalie che cozzano con le leggi

dell’opera letteraria dantesca – per esempio l’assoluzione di un pagano suicida come Catone –

tendono a cercare giustificazioni dottrinarie che salvaguardino e riconfermino la coerenza del

testo. Appellandosi a un documento storico, a un precedente letterario o a un principio teologico,

spiegano – o meglio neutralizzano – ogni apparente contraddizione. L’anomalia viene così

riassorbita all’interno di leggi razionali e onnicomprensive. Questo atteggiamento di chiusura nei

confronti delle eccezioni deriva in ultima analisi da una concezione post-illuministica del diritto.

Secondo questa prospettiva, il diritto è sinonimo di legislazione, e così è ritenuto illecito qualsiasi

fenomeno che contrasti con un determinato codice di leggi. Inconsciamente guidata da un simile

approccio legalistico, la moderna critica letteraria si affanna a rintracciare dei precedenti per i

casi problematici, cercando di renderli familiari e di addomesticarli.

Di fronte a un nodo interpretativo, i moderni commenti della Commedia offrono così due sole

possibilità a chi legge: ricondurre l’apparente anomalia alle regole dell’aldilà, oppure chiamare

in causa l’onnipotenza divina. Riducendo l’interpretazione a una scelta tra procedura ordinaria o

stato di eccezione, questo approccio critico riduce al minimo la libertà di giudizio del lettore.

Eppure Dante è un profondo sostenitore dell’importanza del giudizio, sia nella sfera del diritto

che in quella dell’arte. Per lui il potere divino non è del tutto svincolato dalle leggi dell’ordine

costituito: l’eccezione può essere ancorata a un sistema di regole e il diritto può tollerare

l’eccezione. Confidando nella capacità di valutazione soggettiva, il poema incoraggia i lettori a

riflettere su queste singole eccezioni che, anziché essere delegate a un’amorfa decisione sovrana,

vengono affidate a un’esplorazione collettiva condivisa.

Prendiamo come esempio il caso dei diavoli che sbarrano le porte di Dite e che impediscono a

Dante e Virgilio di accedere alla città infernale. I commenti moderni ci informano che si tratta di

un contrattempo momentaneo (utile tra l’altro per mostrare un cedimento della fede nel

personaggio di Dante) e ci dicono subito che l’impasse avrà una soluzione – e su quella noi ci

concentriamo. Ma se Dante si dilunga per ben due canti (Inf. VIII-IX) sullo sbarramento delle

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 3 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn5


porte di Dite, lo fa per attirare la nostra attenzione sulla serietà del problema. Abituati alle

ambiguità derivanti da giurisdizioni multiple e in concorrenza tra loro, i lettori medievali

avrebbero senz’altro riconosciuto la drammaticità di una scena in cui veniva messa in

discussione l’autorità di un salvacondotto per un viaggio extraterritoriale. Tensioni di questo

genere, trattate in forma narrativa, possono ancora contribuire alla vitalità estetica dell’opera,

ma solo se distogliamo lo sguardo dalle note e rivendichiamo la nostra libertà di giudizio.

Ci sono molti modi di intendere i confini del diritto. Innanzitutto, il diritto impone dei limiti alle

azioni umane e punisce chi non li rispetta: così è per il «folle volo» di Ulisse (Inf. XXVI, 108) e per

il «trapassar del segno» di Adamo ed Eva (Par. XXVI, 117). Ma cosa accade se a violare i limiti

sono proprio quelle autorità pubbliche che dovrebbero farli rispettare? Nel descrivere la

mercificazione dei sacramenti da parte di Bonifacio VIII e il mancato rispetto del diritto naturale

da parte di Filippo il Bello di Francia, Dante mostra la vulnerabilità che affligge un sistema di

vincoli quando le cariche deputate a farli rispettare non vengono più trattate, dai rispettivi

detentori, come sacrosante.

Ma anche queste manifestazioni di illegittimità tirannica rappresentavano per Dante il sintomo

di un problema, e non la sua causa. Dante collocava altrove la minaccia principale all’ordine

legale: nella disintegrazione del tessuto culturale che aveva a lungo sostenuto il diritto. I conflitti

giurisdizionali tra Chiesa e Impero e le guerre che flagellavano la penisola italiana avevano

gravemente compromesso la fiducia dei cittadini. L’opinione pubblica era stata contaminata

dalla politica di fazione, gli ufficiali corrotti avevano eroso la fiducia collettiva, i privilegi del

clero e della nobiltà erano stati mercificati, e tradizionali modelli di comportamento economico

avevano smesso di essere rispettati: il corso ordinario del diritto positivo aveva così finito per

diventare solo un’altra forma di violenza legittimata.

Separato da un’etica politico-culturale condivisa, il diritto rivelava tutti i suoi limiti. Quando, nel

VI canto del Purgatorio, Dante paragona Firenze a una donna malata disposta a cambiare «legge,

moneta, officio e costume» (Purg. VI, 146) ogni volta che si rigira nel letto, non punta il dito

contro la sospensione arbitraria della legge, ma contro l’arbitrarietà delle leggi stesse.[6]

Con la Commedia Dante cerca di restaurare quei valori comuni, quei racconti esemplari e quei

modelli educativi situati ai confini del diritto. Il poema si prefigge di occupare gli interstizi tra

diritto e vita, di fornire le precondizioni morali ed estetiche necessarie al diritto per prosperare.

Questa «poetica dell’emergenza» costituisce il tessuto culturale dispiegato al di sotto, al di là, al di

sopra e a lato del diritto. Vuole incoraggiare un sentimento di attaccamento alla legge, che resiste

anche dove la legge non viene concretamente applicata. In un’ottica simile, liquidare – come

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 4 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn6


fanno i critici moderni – la fedeltà di Dante al Sacro Romano Impero come nostalgica e avulsa

dalla realtà storica non fa altro che rivelare i nostri limiti. Per Dante, infatti, la conformità al

diritto non dipendeva tanto da un’effettiva coercizione, quanto dalla fedeltà verso l’ideale di un

imperatore universale che «in tutte parti impera» (Inf. I, 127).

La nostra comprensione dell’intreccio tra finzione letteraria e giuridica deve ancora molto ai

brillanti studi di Ernst Kantorowicz su questo tema. In particolare, la ripresa di interesse per la

teologia politica ha spinto alcuni studiosi a un fruttuoso riesame del suo fondamentale lavoro I

due corpi del Re.[7] I nuovi studi si sono principalmente concentrati sull’analisi condotta da

Kantorowicz su Shakespeare,[8] ma era in realtà con un capitolo su Dante che l’autore

concludeva la sua dimostrazione dell’importanza delle fonti teologiche e giuridiche medievali

per le idee astratte di Stato. Per Kantorowicz, l’importanza di Dante come teorico della teologia

politica eguaglia quella di Shakespeare; a suo parere, la concezione dantesca della «regalità

antropocentrica» anticipa l’attrazione esercitata dalla «dignità di Uomo» sugli intellettuali del

Rinascimento, come si avverte in particolare nel XXVII canto del Purgatorio, quando il poeta è

incoronato da Virgilio signore di sé stesso, acquisendo così uno «status sovrano».[9]

È eloquente il fatto che gli studiosi contemporanei si siano concentrati più sulla lettura di

Shakespeare da parte di Kantorowicz, che su quella di Dante. Benché Kantorowicz cerchi di

trasformare quest’ultimo in un precursore dell’età moderna, sovvertendo la cronologia

letteraria, Dante ostinatamente resiste a tale caratterizzazione. Come i medievisti sostengono da

tempo,[10] la principale debolezza della tesi di Kantorowicz sulle origini teologiche dello Stato

moderno sta nel suo concentrarsi in modo anacronistico sulla sovranità, incluso il ricorso alla

modernità shakespeariana per interpretare Dante e il diritto medievale. Che si appuntino

sull’opzione assolutista o costituzionalista della teologia politica di Kantorowicz, i critici letterari

tendono di fatto a riprodurre questa prospettiva genealogica tendenziosa.[11]

A prescindere della questione delle origini,  le rappresentazioni della giustizia in Dante vanno

esaminate per cercare di capire il ruolo svolto dalle personificazioni del potere prima della

nascita dello Stato moderno. Insistendo sulla validità dello ius commune in assenza di un

imperatore o di un sovrano nazionale, Dante e i giuristi crearono finzioni che da molti punti di

vista rappresentavano l’unico corpo del re. Mentre Kantorowicz vede in quelle finzioni

giuridiche un modo per legittimare la figura regia della prima età moderna, all’epoca di Dante

era la finzione del sovrano in quanto lex animata a legittimare la creatività del diritto. Non

sorprende, dunque, che Dante immagini il poeta non come un sovrano al di sopra della legge,[12]

 ma come un giudice militante che ingegnosamente si sforza di adattare il diritto per mantenerlo

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 5 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn7
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn8
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn10
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn12


in vita.

Come Kantorowicz, anche Carl Schmitt, interpreta l’influenza della teologia sulla politica

moderna come un processo di secolarizzazione, in cui sia il pensiero che la pratica religiosi

vengono trasformati nel fondamento metafisico del governo. Per esempio, quando Schmitt vede

nel miracolo divino un modello per il diritto del sovrano di sospendere la legge, si sposta dalla

prima età moderna all’Illuminismo, dal teismo al deismo, dalla monarchia alla democrazia

liberale, dal decisionismo al proceduralismo, dalla religione alla politica.[13] Questa prospettiva

genealogica presume che le convinzioni teologiche rimangano stabili e lineari tra il medioevo e

la prima età moderna.

In realtà, più che agire da modello per la politica, è la stessa metafora del miracolo a essere

sempre stata politicizzata. Come vedremo meglio in un prossimo intervento per questa stessa

rivista, la visione monarchica del miracolo, per cui Dio interviene sulle leggi da lui stesso create,

rappresenta uno sviluppo tardo del pensiero medievale. Nata dal volontarismo teologico, la

prospettiva “assolutista” del miracolo si scontrava con una più comune interpretazione

“costituzionalista”, condivisa da teologi come Tommaso d’Aquino. Secondo questa visione,

benché fosse indubbiamente un evento straordinario, il miracolo restava imbrigliato dai principi

di un universo ordinato dalla natura e dalla grazia. Le diverse letture dell’intervento divino

avevano implicazioni concrete per la legittimazione della plentitudo potestatis pontificia,

soprattutto nel caso in cui il papa concedeva “miracolosamente” privilegi contra ius. Assumendo

una prospettiva del genere, non basta evocare l’onnipotenza divina per spiegare la discesa

miracolosa dell’angelo che viene in aiuto di Dante e Virgilio alle porte della città di Dite.

Dobbiamo capire precisamente quale tipo di potere divino si concretizza nell’intervento

angelico; solo così saremo in grado di svelare le implicazioni di ciò che Dante vedeva come il

rapporto tra un governante (divino o secolare) e le sue leggi.[14] 

Nella Commedia, politica e teologia si trovano così in un rapporto di interdipendenza dinamica.

Prima di cominciare a esplorare il legame tra Dante e il diritto, desidero però fare una

precisazione: non intendo “umanizzare” l’aldilà dantesco, rappresentandolo come fallace o

eterodosso. È necessario tenere a mente che esiste sempre una differenza tra la giustizia divina e

quella umana. Allo stesso tempo, come spiega Beatrice nel IV canto del Paradiso, le cose divine

non possono essere comunicate all’intelletto umano se non per analogia. Dante non può che

ispirarsi alla giustizia terrena per modellare il suo aldilà, né può svincolare la sua creazione dalle

ambiguità giuridiche presenti nelle strutture che prende a prestito. La natura dialettica del

poema e la sua funzione di quaestio letteraria derivano proprio da questa negoziazione tra punti

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 6 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn13
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn14


di vista differenti. È naturale, d’altronde, che un viaggio attraverso il territorio giuridico generi

una serie di quesiti sui fondamenti del diritto e sull’autorità politica. In altre parole, la suprema

ortodossia teologica del poema non esclude la presenza di una serie di ambiguità giuridiche nel

testo narrativo. La mia tesi poggia pertanto sulla convinzione che la giustizia riservata alle anime

debba essere intesa in senso dialettico, o persino critico, e che comunichi con manifestazioni

concrete della giustizia terrena. Vorrei essere chiaro soprattutto su un punto: non è corretto

liquidare semplicemente come spietato l’atteggiamento nei confronti dei dannati, magari

ascrivendolo ai caratteri della giustizia medievale o dantesca, come fanno alcuni critici moderni.

Una concezione del genere potrebbe essere adeguata per il realismo sardonico dei diavoli, ma

non certo per la giustizia tesa e inquisitrice della Commedia nel suo complesso. In fin dei conti è

ampiamente condivisa l’idea che la topografia e la struttura amministrativa dell’Inferno

restituiscano una visione perversa e surreale di una città italiana corrotta. Perché mai questa

città infernale non dovrebbe essere governata da un ordine giuridico altrettanto infernale? È la

«rigida giustizia» (Inf. XXX, 70), ovvero l’interpretazione inflessibile della legge e l’incapacità di

concepire l’eccezione, che rendono terribile e paurosa la giustizia infernale. Sfidando il lettore a

confrontarsi con una serie di casi spinosi, Dante ci invita ad affiancarlo nel ruolo di giudice – e

nessuno può sottrarsi alla responsabilità di giudicare.

 

*Professore di Letteratura italiana presso il Department of Romance Languages and Literatures

della University of Chicago e Editor-in-chief della rivista Dante Studies.

[1] Per il testo della Divina Commedia: La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di G.

Petrocchi, Firenze, Le Lettere, 1994. Per le citazioni del Digesto: Digesta Iustiniani Augusti, a cura

di Th. Mommsen, rev. di P. Krüger, Berolini, apud Weidmannos, 1870.

[2] Non esiste uno studio complessivo sul rapporto tra Dante e il diritto. Su Dante e la giustizia si

vedano tuttavia, tra i contributi di maggiore interesse, A.K. Cassell, Dante’s Fearful Art of Justice,

Toronto-Buffalo, University of Toronto Press, 1984; A.H. Gilbert, Dante’s Conception of Justice,

Durham (NC), Duke University Press, 1925; G. Mazzotta, Metaphor and Justice, in Dante’s Vision

and the Circle of Knowledge, Princeton (NJ), Princeton University Press, 1993, pp. 75-95. Per gli

interventi di Dante nei conflitti giuridici tra Chiesa e Impero, cfr. Ch. Till Davis, Dante and the

Idea of Rome, Oxford, Clarendon Press, 1957; M. Maccarrone, Teologia e diritto canonico nella

Monarchia III, 3, in «Rivista di storia della Chiesa», 5 (1951), pp. 7-42, e l’introduzione di B. Nardi

a Dante Alighieri, Opere minori, Milano-Napoli, Ricciardi, 1979, vol. 2, pp. 241-269. Sul rapporto

tra Dante e il diritto sembra tuttavia registrarsi un’inversione di tendenza; si vedano, per es., i

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 7 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref2


seguenti contributi recenti: C. Di Fonzo, Dante tra diritto, letteratura e politica, in «Forum

Italicum», 41, 1 (2007), pp. 5-22; S. Ferrara, Tra pena giuridica e diritto morale: l’esilio di Dante

nelle Epistole, in «L’Alighieri», 40 (2012), pp. 45-65; S. Grossvogel, Justinian’s Jus and Justificatio in

Paradiso 6.10-27, in «Modern Language Notes», 127 (2012), supplemento, pp. 130-137; L.M.

Valterza, Infernal Retainers: Dante and the Juridical Tradition, PhD Dissertation, Rutgers

University, 2011.

[3] Sul pluralismo dell’ordine giuridico medievale, cfr. P. Grossi, L’ordine giuridico medievale,

Roma-Bari, Laterza, 1991.

[4] Sullo stato d’eccezione, cfr. G. Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino,

Einaudi, 1995; Id., Stato di eccezione, Torino, Bollati Boringhieri, 2003; C. Schmitt, Teologia

politica. Quattro capitoli sulla dottrina della sovranità, in Id., Le categorie del “politico”. Saggi di

teoria politica, Bologna, il Mulino, 1972.

[5] Per il diritto medievale come sistema di eccezioni, cfr. i saggi raccolti da M. Vallerani, Sistemi

di eccezione, in «Quaderni storici», 131 (2009), con particolare riferimento ai saggi di M.

Meccarelli, Paradigma dell’eccezione nella parabola della modernità penale: una prospettiva

storico-giuridica, pp. 493-521; S. Menzinger, Pareri eccezionali: procedure decisionali ordinarie e

straordinarie nella politica comunale del XIII secolo, pp. 399-410; G. Milani, Legge ed eccezione nei

comuni di Popolo del XIII secolo (Bologna, Perugia, Pisa), pp. 377-398; M. Vallerani, Premessa, pp.

299-312. Cfr. anche M. Vallerani, Paradigmi dell’eccezione nel tardo medioevo, in «Storia del

pensiero politico», 2 (2012), pp. 3-30. Parzialmente in contraddizione con la sua descrizione del

bando medievale in Homo sacer, Agamben dichiara, in Stato di eccezione (p. 37), che «l’idea che

una sospensione del diritto possa essere necessaria al bene comune è estranea al mondo

medievale».

[6] La condanna di Dante si configura, dopo tutto, perfettamente legale da un punto di vista

procedurale.

[7] E.H. Kantorowicz, I due corpi del Re. L’idea di regalità nella teologia politica medievale, Torino,

Einaudi, 1989.

[8] Cfr., recentemente, S. Greenblatt, Shakespeare’s Freedom, Chicago, University of Chicago Press,

2010; L. Hutson, The Invention of Suspicion: Law and Mimesis in Shakespeare and Renaissance

Drama, Oxford, Oxford University Press, 2007; Ead., Imagining Justice: Kantorowicz and

Shakespeare, in «Representations», 106 (2009), pp. 118-142; V. Kahn, Political Theology and Fiction

in The King’s Two Bodies, in «Representations», 106 (2009), pp. 77-101; J.R. Lupton, Citizen-Saints:

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 8 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref8


Shakespeare and Political Theology, Chicago, University of Chicago Press, 2005; E.L. Santner, The

Royal Remains: The People’s Two Bodies and the Endgames of Sovereignty, Chicago, University of

Chicago Press, 2011.

[9] Cfr., in particolare, Kantorowicz, I due corpi del Re, pp. 423-424.

[10] Cfr. la disamina delle diverse prospettive critiche recensite da B. Jussen, The King’s Two

Bodies Today, in «Representations», 106 (2009), pp. 102-117.

[11] Per il secondo orientamento, cfr. in particolare Kahn, Political Theology and Fiction, e J. Rust,

Political Theologies of the Corpus Mysticum: Schmitt, Kantorowicz, and de Lubac, in Political

Theology and Early Modernity, a cura di G. Hammill e J.R. Lupton, Chicago, University of Chicago

Press, 2012, pp. 102-123.

[12] E.H. Kantorowicz, La sovranità dell’artista. Mito e immagine tra Medioevo e Rinascimento,

Venezia, Marsilio, 1995, pp. 17-38.

[13] Cfr., in particolare, Schmitt, Le categorie del politico, p. 61: «Infatti l’idea del moderno Stato di

diritto si realizza con il deismo, con una teologia e una metafisica che esclude il miracolo dal

mondo e che elimina la violazione delle leggi di natura, contenuta nel concetto di miracolo e

produttiva, attraverso un intervento diretto, di una eccezione, allo stesso modo in cui esclude

l’intervento diretto del sovrano sull’ordinamento giuridico vigente. Il razionalismo

dell’illuminismo ripudiò il caso di eccezione in ogni sua forma».

[14] Per un esempio moderno di politicizzazione del miracolo, cfr. B. Honig, Emergency Politics:

Paradox, Law, Democracy, Princeton (NJ), Princeton University Press, 2009, pp. 87-111.

"Dante e il diritto" Justin Steinberg, Dante e l’eccezione Pagina 9 di 9

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref12
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref13
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref14

