AN

GIUSTIZIA INSIEME

Diritto e societa

“Io non perdono e non dimentico, ma non
odio” (L. Segre)

Riflessioni: Odio, perdono, memoria e verita - Quale diritto? Quale giustizia?

di Giuseppe SavagnoneEnrico Manzon

19 dicembre 2020

Sommario:

Io non perdono e non dimentico, ma non odio (L.Segre)

Riflessioni di Giuseppe Savagnone - Odio, perdono, memoria e verita - e Tommaso Manzon -

Quale diritto? Quale giustizia? -

Liliana Segre, nel corso di una conversazione con gli studienti - l'ultima, per sua scelta, il 9 ottobre

2020 nella Cittadella della Pace di Arezzo, sede dell’organizzazione internazionale impegnata

nella trasformazione creativa dei conflitti - e tornata su argomenti gia in passato affrontati,
ribadendo che rispetto allo sterminio nazista ha ritenuto di non dovere e potere perdonare il male
altrui, in nome di un dovere di ricordare che andava unito al dovere, non meno cogente, di non

odiare.


https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/giuseppe-savagnone
https://www.giustiziainsieme.it/autori/enrico-manzon
https://grazieliliana.rondine.org/

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 2 di 19

Il tema del perdono rispetto al crimine contro l'umanita piu doloroso che il pensiero umano ricordi
e risalente e gia Primo Levi e Simon Wiesenthal, piu volte, non mancarono di offrire una chiave di

lettura sostanzialmente simile a quella espressa da Liliana Segre.

Giustizia insieme ha voluto riportare la riflessione su questo punto, riconoscendo che il contenuto
di quella presa di posizione stimola in chi vi si accosta nuovi interrogativi. Alcuni immediatamente
legati alla prospettiva religiosa che, in un Paese a larga maggioranza cattolica, istintivamente
sembra rendere quella posizione distonica rispetto ad uno dei valori portanti del cristianesimo;

altri ancora piu difficili da sciogliere se si cerca di andare al fondo del significato di quella scelta.

Questi temi, che chiamano in causa questioni di grande complessita - odio, memoria, verita (e post-
verita), perdono, ma anche dignita nella sua poliedrica accezione - sono stati proposti a due
studiosi, l'uno di formazione evangelica- Tommaso Manzon-, l'altro di estrazione cattolica -

Giuseppe Savagnone- che hanno offerto prospettive ed approfondimenti assai stimolanti.

Odio, perdono, memoria e verita
di Giuseppe Savagnone

Sommario: 1. Perdono e non perdono nella prospettiva ebraica - 2. Odio e perdono - 3. Perdono e

memoria - 4. Memoria e verita.
1. Perdono e non perdono nella prospettiva ebraica

Le parole di Liliana Segre - «Io non perdono e non dimentico, ma non odio» - nel suo intervento
alla conferenza «Science for peace», organizzata all’'Universita Bocconi di Milano nel novembre
del 2019, poi riproposte nell'incontro del 9 ottobre 2020 nella Cittadella della Pace— possono

essere lette da diversi punti di vista.

Sicuramente significativo puo essere considerare questa affermazione alla luce della concezione
ebraica del perdono, per certi versi affine, per altri diversa rispetto a quella del cristianesimo.
Scrive a questo proposito Ariel Di Porto, rabbino capo della comunita ebraica di Torino:
«All’interno della concezione del perdono ebraica e possibile individuare tre elementi distintivi,
che la differenziano da quella cristiana — secondo la quale non € indispensabile che chi ha offeso
si penta e prescinde dalla gravita della colpa - : ’obbligo di perdonare é sottoposto al pentimento
e alla richiesta di persona da parte di chi ha compiuto 'offesa; non tutte le colpe possono essere

perdonate; non e possibile perdonare a nome di qualcun altro» [1].


it/component/easyarticles/composer#_ftn1

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 3di 19

La prima condizione é imprescindibile. Il rabbino Riccardo Di Segni, in una intervista su questo
tema, sottolinea che, nella prospettiva ebraica, il perdono «si ottiene con la richiesta di perdono
da parte della persona che ha arrecato offesa a chi ne e stato vittima: deve esserci un sincero

desiderio di riconciliazione, consapevolezza dell’azione fatta e intenzione a non ripeterla piu»[2].

Chi ha recato l'offesa, insomma, deve prendere coscienza di cio che ha fatto e cambiare
radicalmente atteggiamento. E la ‘Teshuva’. Spiega Di Segni: «‘Teshuva’ rappresenta il ‘ritorno’: &
I'impegno che uno fa a non commettere piu una certa colpa rendendosi conto della gravita della
stessa. Dopo questi atti chi ha recato offesa deve riconciliarsi con l'offeso, chiedendogli il
perdono. A sua volta 'offeso deve concedergli il perdono; puo rifiutarlo per due volte, alla terza

deve cedere; se non lo fa, chi ha offeso non é piu tenuto a chiedere scusa»[3].

E’ innegabile che siamo davanti a una condizione del tutto ragionevole. Ma quando Gesu, sulla
croce, chiede a Dio di perdonare i suoi aguzzini - «Padre, perdona loro perché non sanno quello
che fanno» (Lc 23,34) - , non sembra subordinare la sua richiesta alla loro conversione. Né vi
accenna nell’invito rivolto ai suoi discepoli: «Quando vi mettete a pregare, se avete qualcosa
contro qualcuno, perdonate, perché anche il Padre vostro che € nei cieli perdoni a voi le vostre

colpe» (Mc 11,25).

C’é poi la seconda condizione, la gravita della colpa commessa. Alla domanda: «Ci sono colpe che
non possono essere perdonate?», Di Segni risponde: « La questione € molto complicata: al limite

possono esistere tali colpe, ma molto dipende dall’atteggiamento di chi si € comportato male»[4].

Il riferimento spontaneo ¢ alla tragedia dell’Olocausto: «Nel suo Girasole, Simon Wiesenthal pone
una domanda estremamente lacerante: come ci si deve comportare di fronte alla richiesta di
perdono di una SS morente? L’autore scrive: “Io avrei dovuto perdonargli? O potuto perdonargli?
E gli altri avrebbero dovuto o potuto farlo? (...) So che molti mi comprenderanno e approveranno
il mio comportamento verso la SS morente. Ma so pure che altrettanti mi condanneranno per

non aver aiutato un assassino pentito a chiudere gli occhi in pace”»[5].

E chiaro che, anche in presenza di un pentimento sincero, come puo essere quello di un uomo in
punto di morte, per ’ebraismo «ci sono colpe che non possono essere perdonate». E I’Olocausto &
evidentemente una di esse: come scrive Di Porto, «la Shoah €& un crimine troppo grande per
essere perdonato, i cul esecutori hanno superato abbondantemente il limite della

“perdonabilita”»[6].

Ancora una volta, la visione cristiana del perdono appare piu radicale e, se vogliamo, meno

accettabile dal comune buon senso. La colpa per cui, nella sua passione, Gesu invoca la


it/component/easyarticles/composer#_ftn2
it/component/easyarticles/composer#_ftn3
it/component/easyarticles/composer#_ftn4
it/component/easyarticles/composer#_ftn5
it/component/easyarticles/composer#_ftn6

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 4 di 19

remissione - ’assassinio del Figlio di Dio - € stata, agli occhi dei cristiani la peggiore che mai sia

stata commessa,

Si potra dire che nella storia successiva essi, per molti secoli, non hanno affatto perdonato agli
ebrei e li hanno spietatamente perseguitati, accusandoli di “deicidio”. Ma questa e stata una loro
vergognosa infedelta allo spirito allo spirito del vangelo, di cui Giovanni Paolo II, nel 2000, a sua
volta ha chiesto pubblicamente perdono e che non rispecchia la dottrina cattolica, secondo la
quale «non c’e nessuna colpa, per grave che sia, che non possa essere perdonata dalla santa

Chiesa»[7].

Quanto all’'ultima condizione, secondo la tradizione ebraica nel perdono «non esistono deleghe
(...); ciascuno puo perdonare il male arrecatogli a chi glielo ha fatto»[8]. Ora, nel caso della
Shoah, «la maggior parte delle vittime sono morte. Il perdono operato da terzi non puo sostituire

quello delle vittime»[9].

In realtd questa condizione non vale, evidentemente, per Liliana Segre, ma certamente bastano
le altre due per rendere perfettamente comprensibile la sua posizione di ebrea di fronte alla

persecuzione di cui é stata vittima.
2. Odio e perdono

L’affermazione su cui stiamo riflettendo - «Io non perdono e non dimentico, ma non odio» - si
presta pero ad un altro tipo di lettura che, a prescindere dalle diverse tradizioni religiose, ne

metta a fuoco il significato semplicemente umano.

Qui é in primo piano il rapporto tra odio, perdono e memoria. Liliana Segre pone una netta
divaricazione tra il primo termine e gli altri due, che invece collega strettamente. Lasciamo per
un momento da parte il rapporto tra perdono e memoria, per focalizzare la nostra attenzione
piuttosto su quello tra odio e perdono. E’ possibile non odiare, quando ci si rifiuta di perdonare o

comungue non si riesce a farlo?

L’odio, di per sé, e un sentimento di rifiuto radicale dell’altro, che porta a desiderare la sua
distruzione. Puo anche radicarsi e diventare un permanente atteggiamento interiore, anzi
perfino un approccio culturale, se ai fattori emotivi si uniscono delle ragioni che giustificano
questo atteggiamento, agli occhi di chi lo assume. In quest’ultimo caso, ’odio & spesso un
fenomeno che va al di la della sfera puramente individuale e coinvolge dei gruppi piu 0 meno

numerosi.


it/component/easyarticles/composer#_ftn7
it/component/easyarticles/composer#_ftn8
it/component/easyarticles/composer#_ftn9

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina5di 19

Specialmente come clima culturale collettivo esso non € necessariamente connesso al problema
del perdono. C’¢ un odio che non nasce dall’aver subito dei torti, ma da una segreta paura
dell’implicita minaccia che deriva dalla stessa esistenza dell’altro, per il solo fatto della sua

diversita.

Ne e un tipico esempio 'odio che spessissimo, in passato e fino ai giorni nostri, ha contrapposto
fra loro persone di nazionalita divise da ataviche inimicizie: ebrei e palestinesi, greci e turchi -
per citare solo alcuni casi di cui parlano le cronache - sono divisi da un odio collettivo che
prescinde dai rapporti personali tra i membri dei due gruppi e che non esclude che a volte essi, a
livello individuale, riescano a superare, anche se con difficolta, le diffidenze e i pregiudizi

reciproci.

Appartiene a questa categoria dell’odio “collettivo” quello razziale, che fa sentire i membri di
un’intera categoria di persone — i neri, gli ebrei, i rom -, anche se appartenenti alla propria
stessa nazionalita, come un potenziale pericolo, non a causa di atti concreti compiuti dai singoli,
ma in base al solo fatto di esistere. Anche in questo caso, i singoli dei rispettivi gruppi possono
superare questo atteggiamento culturale e stringere fra loro dei legami di amicizia o

sentimentali.

Piu arduo é questo superamento quando entrano in gioco gravi torti subiti a livello personale,
che richiedono il perdono. Significativo, per quanto riguarda 1’odio nazionalista, il racconto di
Fred Zinnemann, nel suo film Storia di una monaca (1959), della vicenda di una suora che,
proprio perché incapace di perdonare, abbandona la sua vocazione religiosa per entrare nella
resistenza francese contro l’occupazione nazista, spinta dall’odio per i tedeschi che le hanno

ucciso il padre.

Qui la mancanza di perdono produce I’odio, che si manifesta nel desiderio di vendetta. Si puo
pero negare il perdono a chi ci ha fatto del male, senza per questo nutrire quel sentimento, che

spingerebbe a vendicarsi e a distruggere il responsabile.

Sembra questo il caso di Liliana Segre, impegnata a combattere il clima di odio che domina la
nostra societa a vari livelli e promotrice di uno stile di rispetto reciproco e di dialogo, ma non per
questo disposta a considerare superato il male che lei stessa e il suo popolo hanno subito

nell’Olocausto.
3. Perdono e memoria

Questa impossibilitd di perdonare sembra, dalle sua parole, strettamente associata al suo rifiuto

di dimenticare. Chi perdona accetta che l’altro, il colpevole, venga reintegrato nella sua dignita,



“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 6 di 19

lo riconosce nella sua umanita anche dopo cio che ha compiuto. Liliana Segre - pur rinunziando
ad odiare i responsabili della Shoah e i loro tristi epigoni contemporanei - , non ritiene di poter
fare questo gesto, perché rifiuta di dimenticare. Non é solo una incapacita: € una scelta, percepita

come doverosa verso se stessi, verso le vittime, verso I'intera societa.

Non si pud non ammirare questa fedelta alla memoria, specialmente in un tempo come il nostro,
dove essa € ormai molto rara. Abbiamo assistito e assistiamo ogni giorno al triste spettacolo di
personaggi politici che, all’indomani di una loro presa di posizione chiara e netta, sostengono di
“non aver mai detto” quello che hanno detto. Dove cio che e piu grave non e la loro sfacciata
menzogna, ma il fatto che questa, invece di essere subito rilevata e contestata con indignazione,

venga avallata da un silenzio che e un implicito consenso.

Lo stesso, peraltro, vale per i fatti. E’ come se le cose accadute negli anni — a volte addirittura nei
mesi - precedenti non fossero mai accadute. Comportamenti stigmatizzati, allora, dalla coscienza
comune, non immunizzano l'opinione pubblica dal fidarsi ciecamente di chi ne e stato
responsabile. Al passato nessuno guarda e, se lo fa, e per inventarselo secondo il proprio

interesse. Nessuno ricorda nulla.

Questa crisi della memoria € in realta una crisi dell’essere umano. Noi siamo i nostri ricordi.
Spogliate un individuo delle cose che ha esperito, che ha appreso, che conserva come sua storia, e

non restera che una creatura smarrita e incapace di affrontare le sfide della vita.

La memoria, aveva gia spiegato Agostino, é il nostro modo di trattenere nell’essere cio che
accade. “L’attimo fuggente” del presente dura un istante e inesorabilmente sprofonda nel nulla.
Solo il ricordo di cio che é stato ne perpetua l’esistenza, almeno dentro di noi. Dimenticare e gia

un morire. Per questo le malattie che colpiscono la memoria sono forse le piu tremende.

Ma se una intera societa — la nostra — é colpita da questa incapacita di ricordare e di custodire il
suo passato, allora il dramma diventa collettivo. Ne e una manifestazione il negazionismo in
quelle sue forme che implicano 'annullamento della storia. Quella che riguarda I’Olocausto e

una delle piu sconcertanti.

E gia triste vedere tanti dimenticare che i vaccini hanno praticamente eliminato — nei Paesi dove
sono stati fatti — malattie spaventose, come il vaiolo o la poliomelite. Ma il rifiuto, a dispetto di
ogni evidenza, di riconoscere un crimine che ha causato sei milioni di morti, mette in
discussione la comune appartenenza a un storia, lacera la comunita umana. E fa temere che,
dietro la smemoratezza, si nasconda una segreta connivenza con quel crimine, o, peggio,

I'intenzione di giustificarne la ripetizione nel futuro.



“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 7 di 19

Per questo Liliana Segre ha non solo il diritto, ma il dovere — come tutti noi — di non dimenticare.
Resta la domanda se davvero da questo debba seguire come conseguenza inevitabile anche la

negazione del perdono.

A metterlo in dubbio é la semplice constatazione che per perdonare bisogna avere memoria del
male sofferto e della colpa dell’altro. Solo una concezione superficiale del perdono puo ridurlo a
un impossibile “fare come se nulla fosse accaduto”. Chi perdona ricorda fin troppo bene che cosa

é accaduto e le responsabilita dei colpevoli.

Per questo il perdono € una manifestazione di illimitata misericordia che ha inevitabilmente a
che fare con una prospettiva religiosa. In fondo, solo Dio puo perdonare. Questo vale per ogni
perdono, anche se diventa ancora piu evidente nel perdono cristiano, con la sua sfida ad ogni
elementare criterio di reciprocita e di buon senso umano. Chi perdona lo fa solo a nome di Dio e

puo farlo perché, grazie a Lui, ha perdonato prima di tutto se stesso.

Da cio deriva anche il carattere creativo del perdono, che non si limita a esonerare dall’odio
verso l’altro, ma vuole restituirgli la sua umanita perduta. Quando il padre della parabola
evangelica (cfr Lc, 15,11ss), che non ha certo mai dimenticato la colpa del figlio, lo accoglie nel
suo perdono, lo ricostituisce nella sua dignita, facendolo rivestire con il vestito piu bello e

facendogli mettere al dito I’anello.

Questa gratuita, pero, paradossalmente & piu esigente di qualunque patto preliminare. Il
perdono chiede al colpevole — non come condizione, ma come rinnovamento suscitato dal
perdono stesso - un impegno a cambiare. Ancora nel vangelo questo aspetto & messo in luce
nell’episodio della donna adultera. Sono significative le parole di Gesu, quando, dopo la sua sfida
a scagliare la prima pietra, gli accusatori se ne sono andati ed egli rimane da solo con l’accusata:
«“Donna, dove sono? Nessuno ti ha condannata?”. Ed ella rispose: “Nessuno, Signore”. E Gesu

disse: “Neanch'io ti condanno; va' e d'ora in poi non peccare piu”» (Gv 8,10-11).

Rispettiamo dal profondo la posizione di Liliana Segre. Resta comunque ammirevole la sua
capacita di andare al di la dell’odio e dello spirito di vendetta. Ma forse proprio la sua speranza
di contribuire a un mondo diverso, in cui non ci siano piu carnefici né vittime, puo trovare la sua
piena giustificazione solo nell’esperienza, misteriosamente creativa, di una memoria che

perdona.
4. Memoria e verita

Si puo ricordare solo cio che e realmente accaduto. Sullo sfondo della presa di posizione di

Liliana Segre nei confronti dei negazionisti ¢’e non solo il diritto — anzi il dovere — della memoria,



“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 8 di 19

ma la rivendicazione della verita dei terribili eventi della Shoah.

Certo, oggi risuona piu attuale che mai la domanda di Pilato: «Che cos’é la verita?» (Gv 18,38). La
definizione classica di Aristotele, secondo cui verita e «dire che é quello che & e che non e quello
che non é»[10], implicava due elementi, il “dire” (o pensare) da parte del soggetto, e la realta che

questo dire esprime.

Un elegante relativismo tende oggi a mettere tra parentesi il secondo elemento. Da quando gli
Oxford Dictionaries hanno indicato come “parola dell’anno”, per il 2016, il termine inglese post-
truth (in italiano “post-verita”), sempre piu questo concetto si € imposto nella nostra cultura
corrente, sui social e sui mezzi di informazione. Per “post-verita” si intende un’«argomentazione,
caratterizzata da un forte appello all'emotivita, che basandosi su credenze diffuse e non su fatti

verificati tende a essere accettata come veritiera, influenzando l'opinione pubblica» [11].

Qui si pretende sia superata la tradizionale contrapposizione tra “vero” e “falso”. La post-verita,
infatti, non e “falsa”, anche se non € neppure propriamente “vera”. Viene presentata come un
nuovo modello di verita, che fa riferimento a una realta mutevole e riducibile alle infinite

interpretazioni che se ne possono dare, a seconda dei diversi punti di vista individuali e culturali.

Un ruolo importante, per l'affermazione di questo modo di intendere la verita, ’ha avuto
lavvento della “realta virtuale”, il solo mezzo di rappresentazione della realta finora inventato
dagli uomini che nasconde il suo ruolo di intermediario e pretende di sostituirsi all’oggetto

rappresentato. Al punto da farci credere nella sua presenza, anche quando fisicamente non c’e.

E significativa I'affermazione del nuovo genere costituito dal “giornalismo-spettacolo”, in cui si
trovano uniti due termini in passato agli antipodi, poiché il primo indica la fedelta ai fatti, il
secondo la libera creazione di apparenze. Ma a questo punto, si ripresenta ’amaro interrogativo

di Pilato: «Che cos’é la verita?»

Ma in quest’ottica, che significherebbe ricordare se non “ri-creare”, secondo le proprie esigenze e

inclinazioni, un passato che in sé non avrebbe alcuna realta?

A metterci in guardia nei confronti di questa prospettiva - che elimina I’elemento fondante della
definizione di verita, la realta - & il famoso romanzo di Georges Orwell 1984 (1949), dove si
rappresenta una societa dominata da un regime totalitario, in cui la memoria del passato é
continuamente revisionata e manipolata da un apposito ufficio, che la riadatta di momento in

momento alle scelte del “Grande Fratello”, il dittatore in carica.


it/component/easyarticles/composer#_ftn10
it/component/easyarticles/composer#_ftn11

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 9 di 19

Quanto questa negazione della memoria sia collegata a quella della verita emerge chiaramente
nella vicenda del protagonista, un dissidente che viene crudelmente torturato non perché riveli
in nomi dei compagni o dichiari la sua adesione al regime, ma perché ammetta che 2+2 non fa
quattro, ma quello che il “Grande Fratello” decide. Dove si evidenzia che proprio la verita e
I'ultimo baluardo della dignita e della liberta dell’essere umano, di fronte alla prevaricazione del

potere e alla sua pretesa di decidere cosa e reale e cosa no.

La posta in gioco é dunque alta. Se non ci fosse verita, si sarebbe in balia del piu forte. Questo e
particolarmente realistico nella vita pubblica del nostro Paese (e non solo di esso), dove — come
una triste esperienza ci dimostra - il serio dibattito sulle questioni di comune interesse viene
sostituito da uno scontro di macchine propagandistiche contrapposte e si impone chi riesce a
sovrastare la voce degli altri. «Se e fin dall’inizio ovvio che di discutere non vale la pena, perché
non c’e niente di oggettivo su cui discutere, allora (...) non cerchero di convincerti (...) faro meglio
a vincerti» (R. De Monticelli). La realta non conta piu. E questa ¢ la fine di una democrazia degna

di questo nome.

Questo non vuol dire che i diversi punti di vista da cui essa viene osservata non debbano essere
valorizzati. Anche il primo termine della definizione aristotelica € importante per capire che cosa
e la verita. La filosofia ermeneutica ha giustamente sottolineato che il dualismo tra “oggettivita”
e “soggettivita” é illusorio. La conoscenza oggettiva € sempre anche soggettiva, perché a
conoscere il mondo € un soggetto, situato in un punto preciso dello spazio e del tempo, con la sua

personalita, la sua storia, le sue esperienze. Non esiste “uno sguardo da nessun luogo”.

Percio nessuno ha il diritto di pretendere che la sua opinione si identifichi con la verita nella sua
totalita. Si tratta di una ricerca incessante, che procede per successive approssimazioni, nella
consapevolezza della relativita della propria ottica e della necessita di confrontarla con quella

degli altri, talora per integrarla, talora per correggerla.

Non bisogna pero confondere questa relativita dei punti di vista col relativismo. Una montagna
assume contorni molto diversi a seconda che la si guardi da lontano o da vicino, di fronte o di
lato, ma é sempre di essa che parlano gli osservatori. Anzi, il fatto che ci si possa trovare talora in
disaccordo, garantisce che questi punti di vista convergono su una comune verita. Come ha
scritto Hannah Arendt, «solo dove le cose possono esser viste da molti in una varieta di aspetti
senza che sia cambiata la loro identita, cosi che quelli che sono radunati intorno ad esse sanno di

vedere la stessa cosa pur in una totale diversita, la realta del mondo pu0 apparire certa e sicura».



“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 10 di 19

Per recuperare la memoria perduta — condizione del vero perdono — bisogna dunque tornare a
prendere sul serio il concetto di verita, superando la diffidenza che ormai lo circonda nella

nostra cultura.

Ad aiutarci in questo recupero puo essere la consapevolezza che, se non ci fosse la verita, non ci
sarebbero neppure le falsita. Ma da queste siamo ogni giorno, senza alcun dubbio, assediati! Il
negazionismo e una di esse. E chi, come Liliana Segre, rifiuta di piegarsi a questa falsificazione

della realta, testimonia, oltre che la propria fedelta alla memoria, che la verita esiste.

[1] A. Di Porto, La concezione ebraica del perdono, (13 settembre 2018), in «Confronti» 9/2018

(www.confronti.net).

[2] M. C. Strappaveccia, Il perdono per gli ebrei. Intervista a Riccardo Di Segni, rabbino capo di

Roma, (14 aprile 2014), in «L’Indro» (www.lindro.it).

[3] Ivi.

[4] Ivi.

[5] A. Di Porto, La concezione ebraica del perdono, cit.

[6] Ivi.

[7]1 Catechismo della Chiesa cattolica, n. 982.

[8] Riccardo Di Segni, in M. C Strappaveccia, Il perdono per gli ebrei, cit.
[9] A. Di Porto, La concezione ebraica del perdono, cit.

[10] Aristotele, Metafisica, IV, c. 7, n. 1

[11] Enciclopedia Treccani, voce «Post-verita».

Quale diritto? Quale giustizia?
di Tommaso Manzon
“Voi dunque siate completi, come é completo il Padre vostro celeste” (Matteo 5:48)

“L’unico rapporto fruttuoso con gli uomini [...] é Pamore, cioé la volonta di mantenere la

comunione con loro. Dio non ha disprezzato gli uomini, ma si é fatto uomo per amor loro” (Dietrich


it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref11

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 11 di 19

Bonhoeffer[1])
Sommario: 1. Introduzione: quale diritto? Quale giustizia? - 2. La Croce - 3. Il diritto alla verita.
1. Introduzione: quale diritto? Quale giustizia?

Prima di tuffarmi nel tema di questo breve intervento, vorrei fare alcune premesse di metodo
che mi sembrano doverose e necessarie. In primo luogo vorrei offrire la considerazione che in
un dibattito o in uno studio di qualsiasi tipo non si dovrebbe mai discutere delle parole, bensi
delle cose. Le parole sono veicoli di pensieri, concetti, stati d’animo che spesso possono generare
offesa, divisione, e che talvolta possono trasformarsi in vere proprie armi. Allo stesso tempo pero
non bisogna perdere di vista che le parole sono “soltanto” questo, ossia dei veicoli: esse non sono
completamente scollegate dalla realta che significano, ma nemmeno s’identificano con essa.
Pertanto se si vuole veramente capire qualcosa non bisogna fermarsi al livello dell’espressione
verbale ma addentrarsi nell’lambito della “cosa in sé”. Questo e specialmente vero quando si
esprimono punti di vista divergenti in merito allo stesso tema, e pertanto diventa necessario
assicurarsi che il linguaggio di tutti sia effettivamente orientato nella stessa direzione. Per dirla
in maniera il piu semplice possibile, bisogna essere sicuri che stiamo parlando della stessa cosa;
su quest’ultima possono benissimo esserci punti di vista differenti — possiamo in altri termini
“non vederla tutti allo stesso modo” — ma dobbiamo essere sicuri che, ancora una volta, stiamo
tutti parlando della medesima realta. In secondo luogo e ben piu brevemente vorrei specificare
che questo contributo vuole proporre una meditazione che si muove all’interno della tradizione
cristiana evangelica (o protestante, o riformata, che dir si voglia). Non si chiede al lettore di
essere per forza d’accordo con quello che gli passa davanti agli occhi, ma solo di offrire un

orecchio generoso.

I1 soggetto che ci viene proposto & duplice: da un lato il diritto a non perdonare e a non
dimenticare — accompagnati al contempo dal dovere di non odiare — e dall’altro la proposta di
tematizzare tali questioni insieme a quella del diritto alla verita. Il punto di partenza per
meditare su questi argomenti & “offerto” dalle parole della senatrice a vita Liliana Segre,
pronunciate nel novembre del 2019 alla conferenza “Science for peace” presso I’'Universita
Bocconi di Milano: “io non perdono e non dimentico, ma non odio”[2]. Io pero vorrei spostarmi
in un altro contesto, ovverosia quello dell’ultima apparizione pubblica della senatrice, tenutasi il
9 ottobre scorso a Rondine. In quest’occasione la Segre pronuncia quasi le medesime parole gia
utilizzate alla Bocconi, calandole pero in un contesto che a mio parere ci spiegano meglio qual e
per 'appunto “la cosa in sé” a cui vuole fare riferimento. In un primo momento nel discorso di

Rondine la senatrice afferma: “non ho perdonato [i nazisti]. Non ho questa forza, io non ho


it/component/easyarticles/composer#_ftn1
it/component/easyarticles/composer#_ftn2

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 12 di 19

perdonato come non ho dimenticato perché certe cose, i0 non riesco, non sono riuscita mai a
perdonarle”[3]. In seguito, verso la conclusione del suo intervento, ricordando la tentazione
avuta di raccogliere una pistola per uccidere uno dei suoi aguzzini, afferma: “io non ero quella
che sono oggi, io mi ero nutrita di odio e di vendetta. Lasciando la mano sacra di mio padre,
giorno dopo giorno ero diventata un’altra, quella che loro volevano che io diventassi. Un essere
insensibile che sognava odio e sognava la vendetta. Pensai: adesso raccolgo questa pistola che
tanto avevo visto usare e gli sparo [...] fu un attimo. Fu un attimo importantissimo e decisivo
nella mia vita, perché io capii che mai, per nessun motivo al mondo, io avrei potuto uccidere
qualcuno, che io non ero come il mio assassino [...] da quel momento sono diventata quella
donna libera e quella donna di pace con cui ho convissuto fino ad adesso”[4]. Questo secondo
estratto dell’intervento, mi pare, parafrasa e contestualizza I’affermazione sull’odio fatta dalla

Segre alla Bocconi.

Come bene individuato dal Professor Savagnone nel suo intervento, la Segre lega a stretto giro la
memoria al perdono: non si perdona perché non si dimentica; allo stesso tempo il carico di odio e
di rancore — che nelle parole di Rondine assume i tratti di una vera e propria “possessione
demoniaca” che trasforma le vittime in “esseri insensibili” e che non sono capaci di sognare altro
che di restituire quanto subito — e passato, anzi, e il passato, memoria morta e non viva, che non
diventa piu presente ma che é relegata invece ad una fase precedente della propria esistenza e
percio viene messa da parte, impedendole cosi di avvelenare tutto quanto € avvenuto in seguito.
Savagnone coglie a mio parere nel segno anche quando sottolinea come in questa prospettiva
perdonare sarebbe — scusate il gioco di parole — imperdonabile, nella misura in cui parrebbe
Iequivalente di dare un colpo di spugna a quanto é successo. In altri termini non si puo fare con
I’'Olocausto quello che si fa con il proprio odio: quest’ultimo puo e deve diventare morto ma il
dolore subito deve rimanere memoria viva, presente, attiva e questo impedisce il perdono, nella
misura in cui in quest’ottica perdonare sembrerebbe passare sopra questo dolore, facendo torto
alla gravita dell’accaduto e dunque anche alla dignita dell’esperienza di chi ci e stato — e di chi ci

e rimasto.
E giusto tutto cio?

Posto che stia ben rappresentando i pensieri della senatrice — perché in fondo sto solo cercando
di darne un’interpretazione plausibile — credo che nessuno di noi vorrebbe e potrebbe dire di no.
A un livello della giustizia e del diritto umano, la senatrice ha fatto e la vede in un modo
totalmente giustificabile. Anzi, la verita & che molti di noi avrebbero preso quella pistola e

avrebbero sparato a quell’ufficiale tedesco senza pensarci troppo sopra. Direi quindi che Liliana


it/component/easyarticles/composer#_ftn3
it/component/easyarticles/composer#_ftn4

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 13 di 19

Segre ha fatto meglio di tanti, dando dimostrazione di una solidita morale di cui si ha rara
traccia. Se non credessi che ci fosse anche un’altra giustizia e un altro diritto di cui dover tenere
conto, allora quest’intervento potrebbe benissimo finire qui. Voglio invece spostare
momentaneamente il discorso dall’Europa del ’45 e del 2020 ad un altro luogo, per andare ad

ascoltare quale sia la giustizia che proviene dal Calvario.
2.La Croce

Abraham Kuyper - noto pastore, filosofo, teologo e uomo di stato olandese vissuto a cavallo tra il
XIX e il XX secolo - scrive quanto segue all’inizio di uno dei suoi testi piu noti: “non é dalla Grecia
né da Roma che venne la rigenerazione della vita umana, bensi da Betlemme e dal Golgota”[5].
Da questo punto di vista 'affermazione di Kuyper ben rappresenta non solo una convinzione
fondamentale della fede cristiana, ma anche nello specifico una particolare enfasi che
caratterizza la famiglia delle chiese nate dalla Riforma. Fu Lutero che per primo pose con
estrema chiarezza i termini della questione. Questo avvenne nel contesto della cosiddetta disputa
di Heidelberg del 1518, allorquando gli agostiniani si riunirono per ascoltare le posizioni del
professore di Wittenberg, diventando questa 1’occasione e il luogo per dibattere parte dei temi
contenuti in quelle 95 tesi che, travolte dal furore che segui la loro pubblicazione, non erano poi
di fatto mai state discusse[6]. Anche all’epoca venne chiesto a Lutero di formulare delle tesi — 28

tesi teologiche e 12 tesi filosofiche — ciascuna seguita da una breve spiegazione.

Le celeberrime tesi 19-20-21 recitano “colui che guarda alle cose invisibili di Dio come se fosse
possibile percepirle nello scorrere degli eventi non merita di essere chiamato teologo [19].
Merita invece di essere chiamato teologo colui che comprende le cose visibili e manifeste di Dio
per come esse appaiono attraverso la sofferenza e la croce [20]. Un teologo della gloria chiama
‘bene’ il male e ‘male’ il bene. Un teologo della croce dice le cose come stanno [21]”[7]. Tenendo
presente che per Lutero il falso teologo e il teologo della gloria coincidono — mentre quella di
“teologia della croce” é proprio la “cifra” con cui viene indicato il pensiero del sassone -
nell’argomentazione in favore della 20° tesi egli afferma che é inutile conoscere Dio nella sua
gloria e nella sua maesta se non lo si riconosce prima nella sua umilta e vergogna, questo perché
Dio stesso ha desiderato che lo si cercasse e gli si rendesse onore nel mentre il suo splendore era
nascosto nel dolore del supplizio. Invertire i termini finirebbe per determinare una falsa idea di
Dio, rendendo incomprensibile il contatto tra la sovranita e l'autorita di Dio e il modo del suo
esercizio per come esso e incarnato visibilmente nella vita di Gesu di Nazaret. Sicché, conclude
Lutero, si puo0 riconoscere la vera identita di Dio e di conseguenza fare della vera teologia — cioe

produrre un corretto discorso intorno a Dio — solamente in riferimento, a partire e attraverso la


it/component/easyarticles/composer#_ftn5
it/component/easyarticles/composer#_ftn6
it/component/easyarticles/composer#_ftn7

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 14 di 19

figura di Cristo crocifisso[8].

Le implicazioni della presa di posizione di Lutero sono molteplici e le tesi di Heidelberg, prese
nel loro complesso, furono di una tale esplosivita che finirono per aggiungere carburante al
fuoco che accese la Riforma. Per quanto riguarda gli scopi limitati di questo scritto possiamo
limitarci a constatare questo: se la giustizia manifesta la propria natura nel suo esercitarsi o
manifestarsi e se Dio in quanto giudice supremo e colui che puo esercitare la piu alta giustizia e
se infine accettiamo — anche solo momentaneamente per ipotesi — che la scena della crocifissione
debba essere l'inizio di ogni corretta riflessione su Dio, allora dobbiamo concludere che la
giustizia piu alta si manifesta a partire dalla deposizione del suo stesso diritto. Dio come
magistrato il quale al di sopra non ve ne € nessuno, mostra il proprio carattere a partire dalla
rinuncia ad esercitare la funzione che gli € propria per essenza. Non solo: egli accetta di essere
maledetto e ucciso dai colpevoli che potrebbe e che dovrebbe punire. Storicamente questo punto
e stato manipolato da buona parte della tradizione cristiana e si e voluto incolpare
esclusivamente il popolo ebraico di deicidio; ma la verita che emerge dal racconto evangelico e
ben piu profonda. Gesu di Nazaret viene tradito prima dalla Chiesa — nella persona di Giuda che
lo vende e di Pietro che lo rinnega - poi viene tradito dal popolo eletto nella figura dei suoi
massimi rappresentanti che lo accusano falsamente e lo consegnano alle autorita romane, infine
viene tradito dal potere secolare — e quindi anche dai cosiddetti “gentili” ossia da tutta I'umanita
non-ebrea che qui é rappresentata da Roma - allorché Ponzio Pilato, pur sapendolo e

riconoscendolo pubblicamente innocente, prima lo fa frustare e poi lo condanna a morte.

Sebbene in ciascuno di questi gruppi vi sia chi si distingue dalla massa — il racconto dei vangeli
ne fa menzione, per esempio, nelle donne che accompagnano Gesu alla croce, in Giuseppe di
Arimatea e nella moglie di Ponzio Pilato — il messaggio e evidente per chi lo vuole comprendere:
il “Padre, perdona loro, perché non sanno quello che fanno” che Gesu leva al cielo in Luca 23:34 é
diretto a un’intera umanita che si fa giudice del giudice, ribellandosi e maledicendo il proprio
Creatore. E qui avviene il rovesciamento che Dio compie sulla croce: di fronte alla maledizione
universale che 'umanita riversa su Dio, Egli non se ne fa travolgere ma la assorbe e la spegne,
sicché Gesu dall’alto della croce intercede per i propri assassini nell’ora della sua morte, gli arti

stesi non come se fosse inchiodato, ma come se stesse avvolgendo tutto il creato in un abbraccio.
3. Il diritto alla verita

Ma quella che ho chiamato la “giustizia” che viene dal Calvario non si conclude qui. Perché sara
anche vero che ogni discorso su Dio deve cominciare dalla croce, ma questo non significa che

essa debba anche essere il suo termine. Se cosi fosse allora dovremmo arruolarci nella schiera di


it/component/easyarticles/composer#_ftn8

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 15 di 19

coloro che, con il barbuto di Treviri, affermano che la religione e I'“oppio dei popoli”. Perché se la
morte in croce di Gesu fosse la fine della sua giustizia, quello che ci rimarrebbe sarebbe soltanto
il grido di morte di un innocente massacrato — fosse pure di natura divina, questo farebbe ben
poca differenza in termini pratici. Certo permarrebbe nella mente il pensiero di un’ingiustizia
che chiede di essere controbilanciata dalla giusta punizione di coloro che sono colpevoli di averla
commessa, ma ecco che cosi ci saremmo subito allontanati dal Calvario per marciare
risolutamente verso Norimberga e i suoi tribunali. La giustizia che viene dal Calvario trova pero
il suo proseguimento, e quindi il resto della sua teologia, nella tomba che fu trovata vuota all’alba

del terzo giorno.

Qui ci colleghiamo infine alla seconda parte del tema che ci é stato proposto, quello del diritto
alla verita. Incamminandoci dal Calvario verso la tomba che era vuota, € stata occupata ed e
tornata ad essere vuota, il diritto alla verita significa essere partecipi dell’esistenza della Verita:
significa testimoniare di una vita risorta che non e il semplice prolungamento della vita
precedente ma che € un nuovo inizio ed € in senso eminente la manifestazione infine visibile,
anche al di 1a del dolore, della Verita che si e fatta uomo. Il dolore qui non e svanito, cancellato
dalla storia, perché I’apostolo Tommaso testimonia delle ferite della crocifissione e quindi esse
permangono anche nel corpo risorto. Cio non di meno esse fanno parte delle cose del passato che
non sono piu, oramai tratti distintivi di un amore che “non tiene conto del male subito” (1Cor
13:5): Cristo infatti non risorge per radunare un esercito e vendicarsi, ma per dire a tutti che una
nuova vita e iniziata e che chiunque lo desideri puo ricevere anch’egli, gratuitamente, la sua

porzione di Verita.

In tempi molto piu recenti un altro pastore protestante di nome Martin Lutero — questo pero

faceva di cognome King e veniva dall’Alabama - scrisse:

“il male e talmente capace di dare forma agli eventi che Cesare vive in un palazzo mentre Cristo
viene messo in croce, ma e quello stesso Cristo che ha spaccato la storia in due dividendola in cio
che viene prima e dopo di lui, sicché persino la vita di Cesare viene datata secondo il nome di
Gesu. L’arco dell’'universo morale e lungo, ma tende inevitabilmente verso la giustizia[.] La

verita schiacciata al suolo riuscira sempre a rialzarsi’[9].

Che le affermazioni del Dr. King possano risuonare ingenue e false sono sicuro che lo avesse
messo in conto lui stesso. Esse infatti appaiono evidenti e ben fondate soltanto nella misura in cui
questo stesso arco appare agli occhi di chi lo veda, ed il medesimo osservatore divenga inoltre
testimone del rialzarsi della Verita. Allora soltanto appare chiaro come Cristo stia sopra Cesare e

che una piu alta giustizia, di cui é possibile diventare partecipi, avanza inesorabilmente nella


it/component/easyarticles/composer#_ftn9

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 16 di 19

storia verso la sua destinazione. Ma questo € possibile solamente a chi guarda all’universo

avendo la croce e la tomba vuota come punto prospettico.

Torniamo da dove eravamo partiti, ossia dalla Segre e dalle sue parole. Che cosa dobbiamo dire
della giustizia che traspare da quest’ultime e di quell’altra di cui abbiamo voluto rendere conto?
Anche dopo tutto quello che abbiamo aggiunto, possiamo ancora dire che sia giusto affermare
che la senatrice a vita Liliana Segre goda di un diritto a non perdonare? Sicuramente si. Perché
del resto chi potrebbe permettersi di dire a questa gran donna, che spicca in mezzo alla
mediocrita a cui siamo ormai assuefatti, che dovrebbe andare al di 1a di sé stessa e delle atrocita
che ha subito e di cui e stata testimone, per poi infine perdonare i propri aguzzini? Sicuramente
chi scrive non puo osare tanto, ma aggiungerei nemmeno chiunque altro. Nessuno puo chiedere
una cosa simile a un proprio pari. Del resto abbiamo gia detto piu sopra come la Segre abbia
mostrato piu integrita di quanto ci si sarebbe potuto aspettare e di quanta ne avremmo richiesta
da lei se fossimo stati li presenti, in quel lontano giorno del ’45 in Germania in cui decise di
risparmiare il suo aguzzino. Liliana Segre ha cosi in un certo senso raggiunto il limite della
giustizia umana, rifiutando di farsi modellare dal suo nemico e scegliendo invece di trovare forza
in sé stessa e nella propria dirittura morale. Speriamo poi che quel tedesco a Norimberga ci sia
andato per davvero e non solo figurativamente, e che abbia reso conto delle sue azioni di fronte
a un tribunale umano; e grazie a Dio che ci sono state le varie Norimberghe della storia, dove
uomini hanno cercato, per quanto i loro limiti consentissero, di fare giustizia dei vari Herman
Goring e delle loro azioni. E da cio ne deriva che da un certo punto di vista vi & un innegabile
diritto a non dimenticare e alla verita: perché la storia della giustizia e dell’ingiustizia umana va
ricordata, preservata, utilizzata onde evitare gli errori del passato — anche se, ahime, ritengo che
se I’arco dell’alta giustizia avanza sempre, lento, tortuoso, ma inarrestabile, quello della giustizia
umana si ripete in modo spiralico, allargandosi sempre di piu ma al contempo avvolgendosi su sé

stesso.

In una prospettiva biblica bisogna dire che anche questa giustizia umana e stabilita da Dio e
anch’essa procede dal suo carattere. “Non vi € autorita se non da Dio” scrive Paolo nella sua
missiva al Romani, per poi aggiungere che “il magistrato € un ministro di Dio per il tuo bene; ma
se fai il male, temi, perché egli non porta la spada invano; infatti & un ministro di Dio per
infliggere una giusta punizione a chi fa il male” (Romani: 13:1b, 4). Questo non implica porre un
cappello “teocratico” sul potere politico e nello specifico su quello giudiziario — del resto Paolo
scrive ai romani del primo secolo DC, che vivono in un impero che é ben lungi dal riconoscere il
cristianesimo e che anzi ne e ancora quasi del tutto ignaro — bensi affermare che anche la

giustizia degli uomini se esiste € perché, quando é ben esercitata, svolge un ruolo essenziale e



“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 17 di 19

ordinato da Dio. A questo fine, cioé quello di ben utilizzare la “spada” ed evitare il verificarsi del
male, il magistrato e chi in generale si muove nell’ottica della giustizia umana ha diritto a non
perdonare, a non dimenticare e a raccontare una verita che mantenga viva il ricordo,
lattenzione e il discernimento degli uomini. Questo pero, prendendo esempio dalla Segre,
dev’essere fatto senza uno spirito di vendetta e di odio — altrimenti anche chi porta la spada

sarebbe meritevole di punizione — bensi per ’appunto con uno spirito di giustizia.

E chiaro che questa giustizia umana pud intrecciarsi e anzi nutrirsi con l'altra giustizia di cui
abbiamo parlato, la quale non annulla la prima ma la avvolge in una realta piu ampia, di cui del
resto quella, essendo stabilita da Dio fa gia parte sin dalla sua origine. La differenza é pero che
questa giustizia non puo essere amministrata con la Spada. Ben dice Lutero sempre nelle tesi di
Heidelberg, quando nella 28° e ultima tesi afferma che “’amore di Dio non trova bensi crea cio
che ¢ a esso gradito”[10]. Questo significa che la giustizia divina che inizia con la croce e finisce
laddove conduce I’arco morale dell’'universo non é una nostra creazione o qualcosa che possiamo
reclamare; semmai possiamo semplicemente riceverla da Dio nel momento in cui egli la crea in
noi. Per questo essa & una giustizia che non si puo né comandare, né chiedere, né ce la si puo
aspettare — da Liliana Segre o da chiunque altro. Si puo0 solamente testimoniare ed accogliere la

testimonianza della croce e della tomba vuota che ne sono la radice e I’origine.

Bibliografia[11]

[1] Dietrich Bonhoeffer, Resistenza e Resa: Lettere e scritti dal carcere, a cura di Eberhard Bethge,

edizione italiana a cura di Alberto Gallas (Cinisello Balsamo: Edizioni San Paolo, 2015), p. 76.

[2] Liliana Segre, “Milano, Segre cita Levi: “non perdono e non dimentico, ma non odio”,

Youtube.

[3] Liliana Segre, “L’ultima testimonianza di Liliana Segre ‘Non ho mai perdonato, ma ho

imparato a non odiare”, Youtube, minuto 55:00.
[4] Segre, “L’ultima testimonianza”, 1:11:00.

[5] Abraham Kuyper, Lezioni sul calvinismo (Caltanissetta: Alfa & Omega, 2020). Sulla notevole
figura di Kuyper si puo anche consultare I’eccellente biografia di James D. Brat, Abraham Kuyper.

Calvinista moderno, cristiano democratico (Firenze: BE, 2018).

[6] Cfr. Alister E. McGrath, Luther’s Theology of the Cross: Martin Luther’s Theological
Breakthrough, seconda edizione (Oxford: Wiley-Blackwell, 2011).


it/component/easyarticles/composer#_ftn10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
it/component/easyarticles/composer#_ftnref6

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 18 di 19

[7] Le tesi e il loro commento sono prese, tradotte e collazionate da Martin Lutero, Luther’s
Works, a cura di Jaroslav Pelikan e Helmut T. Lehmann (Minneapolis: Fortress Press, 1957), pp.

39-58.

[8] Nelle parole di Jirgen Moltmann, un teologo riformato che disse di essere stato “trovato da
Cristo” mentre era in un campo di prigionia alleato nonché un grande erede di Lutero, si puo
quindi affermare che “la teologia cristiana deve essere una teologia della croce, se essa vuole
identificarsi attraverso Cristo come una teologia cristiana”. Jurgen Moltmann, The Crucified God

(Minneapolis: Fortress Press, 2015), pp. 7, 44.

[9] Martin Luther King Jr., “Out of the Long Night”, in The Gospel Messenger, 08/02/1958, p. 14. Per
dovere di precisione, bisogna specificare che I’espressione indicante 1’arco dell’'universo morale
venne utilizzata per la prima volta da Theodore Parker, mentre le parole sulla veritd sono
indicate esplicitamente da King come una citazione di William Cullen Bryant. Cfr. Theodore

Parker, Ten Sermons of Religion (Boston: Nichols and Company, 1853), p. 66.
[10] Si veda nota 6 supra.

[11] Bibliografia: Bonhoeffer, Dietrich, Resistenza e Resa: Lettere e scritti dal carcere, a cura di

Eberhard Bethge, edizione italiana a cura di Alberto Gallas (Cinisello Balsamo: Edizioni San

Paolo, 2015).

Brat, James D., Abraham Kuyper. Calvinista moderno, cristiano democratico (Firenze: BE, 2018).
King, Martin Luther Jr., “Out of the Long Night”, in The Gospel Messenger, 08/02/1958.

Kuyper, Abraham, Lezioni sul calvinismo (Caltanissetta: Alfa & Omega, 2020).

Lutero, Martin, Luther’s Works: Career of the Reformer, a cura di Harold J. Grimm e Helmut T.

Lehmann (Minneapolis: Fortress Press, 1957).

McGrath, Alister E., Luther’s Theology of the Cross: Martin Luther’s Theological Breakthrough,
seconda edizione (Oxford: Wiley-Blackwell, 2011).

Moltmann, Jurgen, The Crucified God (Minneapolis: Fortress Press, 2015).

Parker, Theodore, Ten Sermons of Religion by Theodore Parker (Boston: Nichols and Company,

1853).

Segre, Liliana, “L’ultima testimonianza di Liliana Segre ‘Non ho mai perdonato, ma ho imparato

a non odiare”, www.Youtube.com


it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref10

“lo non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 19 di 19

Segre, Liliana, “Milano, Segre cita Levi: “non perdono e non dimentico, ma non odio”,

www.Youtube.com



