
Diritto e società

“Io non perdono e non dimentico, ma non
odio” (L. Segre)
Riflessioni: Odio, perdono, memoria e verità – Quale diritto? Quale giustizia?

di Giuseppe SavagnoneEnrico Manzon

19 dicembre 2020

Sommario:

Io non perdono e non dimentico, ma non odio (L.Segre)

Riflessioni di Giuseppe Savagnone - Odio, perdono, memoria e verità - e Tommaso Manzon -

Quale diritto? Quale giustizia? -

Liliana Segre, nel corso di una  conversazione con gli studienti  - l'ultima, per sua scelta, il 9 ottobre

2020 nella Cittadella della Pace di Arezzo, sede dell’organizzazione internazionale impegnata 

nella trasformazione creativa dei conflitti - è tornata su argomenti già in passato affrontati,

ribadendo che rispetto allo sterminio nazista ha ritenuto di non dovere e potere perdonare il male

altrui, in nome di un dovere di ricordare che andava unito al dovere, non meno  cogente, di non

odiare.

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/diritto-e-societa
https://www.giustiziainsieme.it/autori/giuseppe-savagnone
https://www.giustiziainsieme.it/autori/enrico-manzon
https://grazieliliana.rondine.org/


Il tema del perdono rispetto al crimine contro l'umanità più doloroso che il pensiero umano ricordi

è risalente e già Primo Levi e Simon Wiesenthal, più volte,  non mancarono di offrire una chiave di

lettura sostanzialmente simile a quella espressa da Liliana Segre.

Giustizia insieme ha voluto riportare la riflessione su questo punto, riconoscendo che il contenuto

di quella presa di posizione stimola  in chi vi si accosta nuovi interrogativi. Alcuni immediatamente

legati alla prospettiva religiosa che, in un Paese a larga maggioranza cattolica, istintivamente

sembra rendere quella posizione distonica rispetto ad uno dei valori portanti del cristianesimo;

altri ancora più difficili da sciogliere se si cerca di andare al fondo del significato di quella scelta.

Questi temi, che chiamano in causa questioni di grande complessità  - odio, memoria, verità (e post-

verità), perdono, ma anche dignità nella sua poliedrica  accezione - sono stati proposti a due

studiosi, l'uno di formazione evangelica- Tommaso Manzon-, l'altro di estrazione cattolica -

Giuseppe Savagnone- che hanno offerto prospettive ed approfondimenti assai stimolanti. 

                                                                        Odio, perdono, memoria e verità

di Giuseppe Savagnone

Sommario: 1. Perdono e non perdono nella prospettiva ebraica - 2. Odio e perdono - 3. Perdono e

memoria - 4. Memoria e verità.

1. Perdono e non perdono nella prospettiva ebraica

Le parole di Liliana Segre - «Io non perdono e non dimentico, ma non odio» - nel suo intervento

alla conferenza «Science for peace», organizzata all’Università Bocconi di Milano nel novembre

del 2019, poi  riproposte nell'incontro del 9 ottobre 2020 nella Cittadella della Pace– possono

essere lette da diversi punti di vista.

Sicuramente significativo può essere considerare questa affermazione alla luce della concezione

ebraica del perdono, per certi versi affine, per altri diversa rispetto a quella del cristianesimo.

Scrive a questo proposito Ariel Di Porto, rabbino capo della comunità ebraica di Torino:

«All’interno della concezione del perdono ebraica è possibile individuare tre elementi distintivi,

che la differenziano da quella cristiana – secondo la quale non è indispensabile che chi ha offeso

si penta e prescinde dalla gravità della colpa – : l’obbligo di perdonare è sottoposto al pentimento

e alla richiesta di persona da parte di chi ha compiuto l’offesa; non tutte le colpe possono essere

perdonate; non è possibile perdonare a nome di qualcun altro» [1].

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 2 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn1


La prima condizione è imprescindibile. Il rabbino Riccardo Di Segni, in una intervista su questo

tema, sottolinea che, nella prospettiva ebraica, il perdono «si ottiene con la richiesta di perdono

da parte della persona che ha arrecato offesa a chi ne è stato vittima: deve esserci un sincero

desiderio di riconciliazione, consapevolezza dell’azione fatta e intenzione a non ripeterla più»[2].

Chi ha recato l’offesa, insomma, deve prendere coscienza di ciò  che ha fatto e cambiare

radicalmente atteggiamento. È la ‘Teshuvà’. Spiega Di Segni: «‘Teshuvà’ rappresenta il ‘ritorno’: è

l’impegno che uno fa a non commettere più una certa colpa rendendosi conto della gravità della

stessa. Dopo questi atti chi ha recato offesa deve riconciliarsi con l’offeso, chiedendogli il

perdono. A sua volta l’offeso deve concedergli il perdono; può rifiutarlo per due volte, alla terza

deve cedere; se non lo fa, chi ha offeso non è più tenuto a chiedere scusa»[3].

E’ innegabile che siamo davanti a una condizione del tutto ragionevole. Ma quando Gesù, sulla

croce, chiede a Dio di perdonare i suoi aguzzini - «Padre, perdona loro perché non sanno quello

che fanno» (Lc 23,34) - , non sembra subordinare la sua richiesta alla loro conversione.  Né vi

accenna nell’invito rivolto ai suoi discepoli: «Quando vi mettete a pregare, se avete qualcosa

contro qualcuno, perdonate, perché anche il Padre vostro che è nei cieli perdoni a voi le vostre

colpe» (Mc 11,25).

C’è poi la seconda condizione, la gravità della colpa commessa.  Alla domanda: «Ci sono colpe che

non possono essere perdonate?», Di Segni risponde: « La questione è molto complicata: al limite

possono esistere tali colpe, ma molto dipende dall’atteggiamento di chi si è comportato male»[4].

Il riferimento spontaneo è alla tragedia dell’Olocausto: «Nel suo Girasole, Simon Wiesenthal pone

una domanda estremamente lacerante: come ci si deve comportare di fronte alla richiesta di

perdono di una SS morente? L’autore scrive: “Io avrei dovuto perdonargli? O potuto perdonargli?

E gli altri avrebbero dovuto o potuto farlo? (…) So che molti mi comprenderanno e approveranno

il mio comportamento verso la SS morente. Ma so pure che altrettanti mi condanneranno per

non aver aiutato un assassino pentito a chiudere gli occhi in pace”»[5].

È chiaro che, anche in presenza di un pentimento sincero, come può essere quello di un uomo in

punto di morte, per l’ebraismo «ci sono colpe che non possono essere perdonate». E l’Olocausto è

evidentemente una di esse: come scrive Di Porto, «la Shoah è un crimine troppo grande per

essere perdonato, i cui esecutori hanno superato abbondantemente il limite della

“perdonabilità”»[6].

Ancora una volta, la visione cristiana del perdono appare  più radicale e, se vogliamo, meno

accettabile dal comune buon senso. La colpa per cui, nella sua passione, Gesù invoca la

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 3 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn2
it/component/easyarticles/composer#_ftn3
it/component/easyarticles/composer#_ftn4
it/component/easyarticles/composer#_ftn5
it/component/easyarticles/composer#_ftn6


remissione - l’assassinio del Figlio di Dio -  è stata, agli occhi dei cristiani la peggiore che mai sia

stata commessa, 

Si potrà dire che nella storia successiva essi, per molti secoli, non hanno affatto perdonato agli

ebrei e li hanno spietatamente perseguitati,  accusandoli di “deicidio”. Ma questa è stata una loro

vergognosa infedeltà allo spirito allo spirito del vangelo, di cui Giovanni Paolo II, nel 2000, a sua

volta ha chiesto pubblicamente perdono e che non rispecchia la dottrina cattolica, secondo la

quale «non c’è nessuna colpa, per grave che sia, che non possa essere perdonata dalla santa

Chiesa»[7].

Quanto all’ultima condizione, secondo la tradizione ebraica nel perdono «non esistono deleghe

(...); ciascuno può perdonare il male arrecatogli a chi glielo ha fatto»[8]. Ora, nel caso della

Shoah, «la maggior parte delle vittime sono morte. Il perdono operato da terzi non può sostituire

quello delle vittime»[9].

In realtà questa condizione non vale, evidentemente, per Liliana Segre, ma certamente bastano

le altre due per  rendere perfettamente comprensibile la sua posizione di ebrea di fronte alla

persecuzione di cui è stata vittima.

2. Odio e perdono

L’affermazione su cui stiamo riflettendo - «Io non perdono e non dimentico, ma non odio» - si

presta però ad un altro tipo di lettura che, a prescindere dalle diverse tradizioni religiose, ne

metta a fuoco il significato semplicemente umano.

Qui è in primo piano il rapporto tra odio, perdono e memoria. Liliana Segre pone una netta

divaricazione tra il primo termine e gli altri due, che invece collega strettamente. Lasciamo per

un momento da parte il rapporto tra perdono e memoria, per focalizzare la nostra attenzione

piuttosto su quello tra odio e perdono. E’ possibile non odiare, quando  ci si rifiuta di perdonare o

comunque non si riesce a farlo?

L’odio, di per sé,  è un sentimento di rifiuto radicale dell’altro, che porta a desiderare la sua

distruzione. Può anche radicarsi e diventare un permanente atteggiamento interiore, anzi

perfino un approccio culturale, se ai fattori emotivi si uniscono delle ragioni che giustificano

questo atteggiamento, agli occhi di chi lo assume. In quest’ultimo caso, l’odio è spesso un

fenomeno che va al di là della sfera puramente individuale e coinvolge dei gruppi più o meno

numerosi.

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 4 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn7
it/component/easyarticles/composer#_ftn8
it/component/easyarticles/composer#_ftn9


Specialmente come clima culturale collettivo esso non è necessariamente connesso al problema

del perdono. C’è un odio che non nasce dall’aver subìto dei torti, ma da una segreta paura

dell’implicita minaccia che deriva dalla stessa esistenza dell’altro, per il solo fatto della sua

diversità.

Ne è un tipico esempio l’odio che spessissimo, in passato e fino ai giorni nostri,  ha contrapposto

fra loro persone di nazionalità divise da ataviche inimicizie:  ebrei e palestinesi, greci e turchi -

per citare solo alcuni casi di cui parlano le cronache - sono divisi da un odio collettivo che

prescinde dai rapporti personali tra i membri dei due gruppi e che non esclude che a volte essi, a

livello individuale, riescano a superare, anche se con difficoltà, le diffidenze e i pregiudizi

reciproci.

Appartiene a questa categoria dell’odio “collettivo” quello razziale, che fa sentire  i membri di

un’intera categoria di persone – i neri, gli ebrei, i rom – , anche se appartenenti alla propria

stessa nazionalità, come un potenziale pericolo, non a causa di atti concreti compiuti dai singoli,

ma in base al solo fatto di esistere. Anche in questo caso, i singoli dei rispettivi gruppi possono

superare questo atteggiamento culturale e stringere fra loro dei legami di amicizia o

sentimentali.

Più arduo è questo superamento quando entrano in gioco gravi torti subìti a livello personale,

che richiedono il perdono. Significativo, per quanto riguarda l’odio nazionalista, il racconto di

Fred Zinnemann, nel suo film Storia di una monaca  (1959), della vicenda di una suora che,

proprio perché incapace di perdonare,  abbandona la sua vocazione religiosa per entrare nella

resistenza francese contro l’occupazione nazista, spinta dall’odio per i tedeschi che le hanno

ucciso il padre.

Qui la mancanza di perdono produce l’odio, che si manifesta nel desiderio di vendetta. Si può

però negare il perdono a chi ci ha fatto del male, senza per questo nutrire quel sentimento, che

spingerebbe a vendicarsi e a distruggere il responsabile.

Sembra questo il caso di Liliana Segre, impegnata a combattere il clima di odio che domina la

nostra società a vari livelli e promotrice di uno stile di rispetto reciproco e di dialogo, ma non per

questo disposta a considerare superato il male che lei stessa e il suo popolo hanno subìto

nell’Olocausto.  

3. Perdono e memoria

Questa impossibilità  di perdonare sembra, dalle sua parole, strettamente associata al suo rifiuto 

di dimenticare. Chi perdona accetta che l’altro, il colpevole, venga reintegrato nella sua dignità,

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 5 di 19



lo riconosce nella sua umanità anche dopo ciò che ha compiuto. Liliana Segre -  pur rinunziando

ad odiare i responsabili della Shoah e i loro tristi epigoni contemporanei - , non ritiene di poter

fare questo gesto, perché rifiuta di dimenticare. Non è solo una incapacità: è una scelta, percepita

come doverosa verso se stessi, verso le vittime, verso l’intera società.

Non si può non ammirare questa fedeltà alla memoria, specialmente in un tempo come il nostro,

dove essa è ormai molto rara. Abbiamo assistito e assistiamo ogni giorno al triste spettacolo di

personaggi politici  che, all’indomani di una loro presa di posizione chiara e netta, sostengono di

“non aver mai detto” quello che hanno detto. Dove ciò che è più grave non è la loro sfacciata

menzogna, ma il fatto che questa, invece di essere subito rilevata e contestata con indignazione,

venga avallata da un silenzio che è un implicito consenso.

Lo stesso, peraltro, vale per i fatti. E’ come se le cose accadute negli anni – a volte addirittura nei

mesi - precedenti non fossero mai accadute. Comportamenti stigmatizzati, allora, dalla coscienza

comune, non immunizzano l’opinione pubblica dal fidarsi ciecamente di chi ne è stato

responsabile. Al passato nessuno guarda e, se lo fa, è per inventarselo secondo il proprio

interesse. Nessuno ricorda nulla.

Questa crisi della memoria è in realtà una crisi dell’essere umano. Noi siamo i nostri ricordi.

Spogliate un individuo delle cose che ha esperito, che ha appreso, che conserva come sua storia, e

non resterà che una creatura smarrita e incapace di affrontare le sfide della vita.

La memoria, aveva già spiegato Agostino, è il nostro modo di trattenere nell’essere ciò che

accade. “L’attimo fuggente” del presente dura un istante e inesorabilmente sprofonda nel nulla.

Solo il ricordo di ciò che è stato ne perpetua l’esistenza, almeno dentro di noi. Dimenticare è già

un morire. Per questo le malattie che colpiscono  la memoria sono forse le più tremende.

Ma se una intera società – la nostra – è colpita da questa incapacità di ricordare e di custodire il

suo passato, allora il dramma diventa collettivo. Ne è una manifestazione il negazionismo  in

quelle sue forme che implicano l’annullamento della storia. Quella che riguarda l’Olocausto è

una delle più sconcertanti.

È già triste vedere tanti dimenticare che i vaccini hanno praticamente eliminato – nei Paesi dove

sono stati fatti – malattie spaventose, come il vaiolo o la poliomelite. Ma il rifiuto, a dispetto di

ogni evidenza, di riconoscere un crimine  che ha  causato sei milioni di morti, mette in

discussione la comune appartenenza  a un storia, lacera la comunità umana. E fa temere che,

dietro la smemoratezza, si nasconda una segreta connivenza con quel crimine, o, peggio,

l’intenzione di giustificarne la ripetizione nel futuro.

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 6 di 19



Per questo Liliana Segre ha non solo il diritto, ma il dovere – come tutti noi – di non dimenticare.

Resta la domanda se davvero da questo debba seguire come conseguenza inevitabile anche la

negazione del perdono.

A metterlo in dubbio è la semplice constatazione che per perdonare bisogna avere memoria del

male sofferto e della colpa dell’altro. Solo una concezione superficiale del perdono può ridurlo a

un impossibile “fare come se nulla fosse accaduto”. Chi perdona ricorda fin troppo bene che cosa

è accaduto e le responsabilità dei colpevoli.

Per questo il perdono è una manifestazione di illimitata misericordia che ha inevitabilmente a

che fare con una prospettiva religiosa. In fondo, solo Dio può perdonare. Questo vale per ogni

perdono, anche se diventa ancora più evidente nel perdono cristiano,  con la sua sfida ad ogni

elementare criterio di reciprocità e di buon senso umano.  Chi perdona lo fa solo a nome di Dio e

può farlo perché, grazie a Lui, ha perdonato prima di tutto se stesso.

Da ciò deriva anche il carattere creativo del perdono, che non si limita a esonerare dall’odio

verso l’altro, ma vuole restituirgli la sua umanità perduta. Quando il padre  della parabola

evangelica (cfr Lc, 15,11ss), che non ha certo mai dimenticato la colpa del figlio, lo accoglie nel

suo perdono, lo ricostituisce nella sua dignità, facendolo rivestire con il vestito più bello e

facendogli mettere al dito l’anello.  

Questa gratuità, però, paradossalmente  è più esigente di  qualunque patto preliminare. Il

perdono chiede al colpevole – non come condizione, ma come rinnovamento suscitato dal

perdono stesso  - un impegno a cambiare. Ancora nel vangelo questo aspetto è messo in luce

nell’episodio della donna adultera. Sono significative le parole di Gesù, quando, dopo la sua sfida

a scagliare la prima pietra, gli accusatori se ne sono andati ed egli rimane da solo con l’accusata:

«“Donna, dove sono? Nessuno ti ha condannata?”. Ed ella rispose: “Nessuno, Signore”. E Gesù

disse: “Neanch'io ti condanno; va' e d'ora in poi non peccare più”» (Gv 8,10-11).

Rispettiamo dal profondo la posizione di Liliana Segre. Resta comunque ammirevole la sua

capacità di andare al di là dell’odio e dello spirito di vendetta. Ma forse proprio la sua speranza

di contribuire a un mondo diverso, in cui non ci siano più carnefici né vittime, può trovare la sua

piena giustificazione solo nell’esperienza, misteriosamente creativa, di una memoria che

perdona.  

4. Memoria e verità

Si può ricordare solo ciò che è realmente accaduto. Sullo sfondo della presa di posizione di

Liliana Segre nei confronti dei negazionisti c’è non solo il diritto – anzi il dovere – della memoria,

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 7 di 19



ma la rivendicazione della verità dei terribili eventi della Shoah. 

Certo, oggi risuona più attuale che mai la domanda di Pilato: «Che cos’è la verità?» (Gv 18,38). La

definizione classica di Aristotele, secondo cui verità è «dire  che è quello che è e che non è quello 

che non è»[10], implicava due elementi, il “dire” (o pensare) da parte del soggetto, e la realtà che

questo dire esprime.

Un elegante relativismo tende oggi a mettere tra parentesi il secondo elemento. Da quando gli

Oxford Dictionaries hanno indicato come “parola dell’anno”, per il 2016, il termine inglese post-

truth (in italiano “post-verità”), sempre più questo concetto si è imposto nella nostra cultura

corrente, sui social e sui mezzi di informazione. Per “post-verità” si intende un’«argomentazione,

caratterizzata da un forte appello all'emotività, che basandosi su credenze diffuse e non su fatti

verificati tende a essere accettata come veritiera, influenzando l'opinione pubblica» [11].

Qui si pretende sia superata la tradizionale contrapposizione tra “vero” e “falso”. La post-verità,

infatti, non è “falsa”, anche se non è neppure propriamente “vera”. Viene presentata come un

nuovo modello di verità, che fa riferimento a una realtà mutevole e riducibile alle infinite

interpretazioni che se ne possono dare, a seconda dei diversi punti di vista individuali e culturali.

Un ruolo importante, per l’affermazione di questo modo di intendere  la verità, l’ha avuto

l’avvento della “realtà virtuale”, il solo mezzo di rappresentazione della realtà finora inventato

dagli uomini che nasconde il suo ruolo di intermediario e pretende di sostituirsi all’oggetto

rappresentato. Al punto da farci credere nella sua presenza, anche quando fisicamente non c’è.

È significativa l’affermazione del nuovo genere costituito dal “giornalismo-spettacolo”, in cui si

trovano uniti due termini in passato agli antipodi, poiché il primo indica la fedeltà ai fatti, il

secondo la libera creazione di apparenze.  Ma a questo punto, si ripresenta l’amaro interrogativo

di Pilato: «Che cos’è la verità?»

Ma in quest’ottica, che significherebbe ricordare se non “ri-creare”, secondo le proprie esigenze e

inclinazioni, un passato che in sé non avrebbe alcuna realtà?

A metterci in guardia nei confronti di questa prospettiva - che elimina l’elemento fondante della

definizione di verità, la realtà - è il famoso romanzo di Georges Orwell 1984 (1949), dove si

rappresenta una società dominata da un regime totalitario, in cui la memoria del passato è

continuamente revisionata e manipolata  da un apposito ufficio, che la riadatta di momento in

momento alle scelte del “Grande Fratello”, il dittatore in carica.

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 8 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn10
it/component/easyarticles/composer#_ftn11


Quanto questa negazione della memoria sia collegata a quella della verità emerge chiaramente

nella vicenda del protagonista, un dissidente che viene crudelmente torturato non perché riveli

in nomi dei compagni o dichiari la sua adesione al regime, ma perché ammetta che 2+2 non fa

quattro, ma quello che il “Grande Fratello” decide. Dove si evidenzia che proprio la verità è

l’ultimo baluardo della dignità e della libertà dell’essere umano, di fronte alla prevaricazione del

potere e alla sua pretesa di decidere cosa è reale e cosa no.

La posta in gioco è dunque alta. Se non ci fosse verità, si sarebbe in balìa del più forte. Questo è

particolarmente realistico nella vita pubblica del nostro Paese (e non solo di esso), dove – come

una triste esperienza ci dimostra – il serio dibattito sulle questioni di comune interesse viene

sostituito da uno scontro di macchine propagandistiche contrapposte e si impone chi riesce a

sovrastare  la voce degli altri.  «Se è fin dall’inizio ovvio che di discutere non vale la pena, perché

non c’è niente di oggettivo su cui discutere, allora (…) non cercherò di convincerti (…) farò meglio

a vincerti» (R. De Monticelli). La realtà non conta più. E questa è la fine di una democrazia degna

di questo nome.

Questo non vuol dire che i diversi punti di vista da cui essa viene osservata non debbano essere

valorizzati. Anche il primo termine della definizione aristotelica è importante per capire che cosa

è la verità. La filosofia ermeneutica ha giustamente sottolineato che il dualismo tra “oggettività”

e “soggettività” è illusorio. La conoscenza oggettiva è sempre anche soggettiva, perché  a

conoscere il mondo è un soggetto, situato in un punto preciso dello spazio e del tempo, con la sua

personalità, la sua storia, le sue esperienze. Non esiste “uno sguardo da nessun luogo”.

Perciò nessuno ha il diritto di pretendere che la sua opinione si identifichi con la verità nella sua

totalità. Si tratta di una ricerca incessante, che procede per successive approssimazioni, nella

consapevolezza della relatività della propria ottica  e della necessità di confrontarla con quella

degli altri, talora per integrarla, talora per correggerla.

Non bisogna però confondere questa relatività dei  punti di vista col relativismo. Una montagna

assume contorni molto diversi a seconda che la si guardi da lontano o da vicino, di fronte o di

lato, ma è sempre di essa che parlano gli osservatori. Anzi, il fatto che ci si possa trovare talora in

disaccordo, garantisce che questi punti di vista convergono su una comune verità. Come ha

scritto Hannah Arendt, «solo dove le cose possono esser viste da molti in una varietà di aspetti

senza che sia cambiata la loro identità, così che quelli che sono radunati intorno ad esse sanno di

vedere la stessa cosa pur in una totale diversità, la realtà del mondo può apparire certa e sicura».

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 9 di 19



Per recuperare la memoria perduta – condizione del vero perdono – bisogna dunque tornare a

prendere sul serio il concetto di verità, superando la diffidenza che ormai lo circonda nella

nostra cultura.

Ad aiutarci in questo recupero può essere la consapevolezza che, se non ci fosse la verità, non ci

sarebbero neppure le falsità. Ma da queste siamo ogni giorno, senza alcun dubbio, assediati! Il

negazionismo è una di esse. E chi, come Liliana Segre, rifiuta di piegarsi a questa falsificazione

della realtà, testimonia, oltre che la propria fedeltà alla memoria, che la verità esiste.

 

[1] A. Di Porto, La concezione ebraica del perdono, (13 settembre 2018), in «Confronti» 9/2018

(www.confronti.net).

[2] M. C. Strappaveccia, Il perdono per gli ebrei. Intervista a Riccardo Di Segni, rabbino capo di

Roma, (14 aprile 2014), in «L’Indro» (www.lindro.it).

[3] Ivi.

[4] Ivi.

[5] A. Di Porto, La concezione ebraica del perdono, cit.

[6] Ivi.

[7] Catechismo della Chiesa cattolica, n. 982.

[8] Riccardo Di Segni, in M. C Strappaveccia, Il perdono per gli ebrei, cit.

[9] A. Di Porto, La concezione ebraica del perdono, cit.

[10] Aristotele, Metafisica, IV, c. 7, n. 1

[11] Enciclopedia Treccani, voce «Post-verità».

 

                                                                            Quale diritto? Quale giustizia?

di Tommaso Manzon

“Voi dunque siate completi, come è completo il Padre vostro celeste” (Matteo 5:48)

“L’unico rapporto fruttuoso con gli uomini […] è l’amore, cioè la volontà di mantenere la

comunione con loro. Dio non ha disprezzato gli uomini, ma si è fatto uomo per amor loro” (Dietrich

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 10 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref11


Bonhoeffer[1])

Sommario: 1. Introduzione: quale diritto? Quale giustizia? - 2. La Croce - 3. Il diritto alla verità.

1. Introduzione: quale diritto? Quale giustizia?

Prima di tuffarmi nel tema di questo breve intervento, vorrei fare alcune premesse di metodo

che mi sembrano doverose e necessarie. In primo luogo vorrei offrire la considerazione che in

un dibattito o in uno studio di qualsiasi tipo non si dovrebbe mai discutere delle parole, bensì

delle cose. Le parole sono veicoli di pensieri, concetti, stati d’animo che spesso possono generare

offesa, divisione, e che talvolta possono trasformarsi in vere proprie armi. Allo stesso tempo però

non bisogna perdere di vista che le parole sono “soltanto” questo, ossia dei veicoli: esse non sono

completamente scollegate dalla realtà che significano, ma nemmeno s’identificano con essa.

Pertanto se si vuole veramente capire qualcosa non bisogna fermarsi al livello dell’espressione

verbale ma addentrarsi nell’ambito della “cosa in sé”. Questo è specialmente vero quando si

esprimono punti di vista divergenti in merito allo stesso tema, e pertanto diventa necessario

assicurarsi che il linguaggio di tutti sia effettivamente orientato nella stessa direzione. Per dirla

in maniera il più semplice possibile, bisogna essere sicuri che stiamo parlando della stessa cosa;

su quest’ultima possono benissimo esserci punti di vista differenti – possiamo in altri termini

“non vederla tutti allo stesso modo” – ma dobbiamo essere sicuri che, ancora una volta, stiamo

tutti parlando della medesima realtà. In secondo luogo e ben più brevemente vorrei specificare

che questo contributo vuole proporre una meditazione che si muove all’interno della tradizione

cristiana evangelica (o protestante, o riformata, che dir si voglia). Non si chiede al lettore di

essere per forza d’accordo con quello che gli passa davanti agli occhi, ma solo di offrire un

orecchio generoso.

Il soggetto che ci viene proposto è duplice: da un lato il diritto a non perdonare e a non

dimenticare – accompagnati al contempo dal dovere di non odiare – e dall’altro la proposta di

tematizzare tali questioni insieme a quella del diritto alla verità. Il punto di partenza per

meditare su questi argomenti è “offerto” dalle parole della senatrice a vita Liliana Segre,

pronunciate nel novembre del 2019 alla conferenza “Science for peace” presso l’Università

Bocconi di Milano: “io non perdono e non dimentico, ma non odio”[2]. Io però vorrei spostarmi

in un altro contesto, ovverosia quello dell’ultima apparizione pubblica della senatrice, tenutasi il

9 ottobre scorso a Rondine. In quest’occasione la Segre pronuncia quasi le medesime parole già

utilizzate alla Bocconi, calandole però in un contesto che a mio parere ci spiegano meglio qual è

per l’appunto “la cosa in sé” a cui vuole fare riferimento. In un primo momento nel discorso di

Rondine la senatrice afferma: “non ho perdonato [i nazisti]. Non ho questa forza, io non ho

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 11 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn1
it/component/easyarticles/composer#_ftn2


perdonato come non ho dimenticato perché certe cose, io non riesco, non sono riuscita mai a

perdonarle”[3]. In seguito, verso la conclusione del suo intervento, ricordando la tentazione

avuta di raccogliere una pistola per uccidere uno dei suoi aguzzini, afferma: “io non ero quella

che sono oggi, io mi ero nutrita di odio e di vendetta. Lasciando la mano sacra di mio padre,

giorno dopo giorno ero diventata un’altra, quella che loro volevano che io diventassi. Un essere

insensibile che sognava odio e sognava la vendetta. Pensai: adesso raccolgo questa pistola che

tanto avevo visto usare e gli sparo […] fu un attimo. Fu un attimo importantissimo e decisivo

nella mia vita, perché io capii che mai, per nessun motivo al mondo, io avrei potuto uccidere

qualcuno, che io non ero come il mio assassino […] da quel momento sono diventata quella

donna libera e quella donna di pace con cui ho convissuto fino ad adesso”[4]. Questo secondo

estratto dell’intervento, mi pare, parafrasa e contestualizza l’affermazione sull’odio fatta dalla

Segre alla Bocconi.

Come bene individuato dal Professor Savagnone nel suo intervento, la Segre lega a stretto giro la

memoria al perdono: non si perdona perché non si dimentica; allo stesso tempo il carico di odio e

di rancore – che nelle parole di Rondine assume i tratti di una vera e propria “possessione

demoniaca” che trasforma le vittime in “esseri insensibili” e che non sono capaci di sognare altro

che di restituire quanto subito – è passato, anzi, è il passato, memoria morta e non viva, che non

diventa più presente ma che è relegata invece ad una fase precedente della propria esistenza e

perciò viene messa da parte, impedendole così di avvelenare tutto quanto è avvenuto in seguito.

Savagnone coglie a mio parere nel segno anche quando sottolinea come in questa prospettiva

perdonare sarebbe – scusate il gioco di parole – imperdonabile, nella misura in cui parrebbe

l’equivalente di dare un colpo di spugna a quanto è successo. In altri termini non si può fare con

l’Olocausto quello che si fa con il proprio odio: quest’ultimo può e deve diventare morto ma il

dolore subito deve rimanere memoria viva, presente, attiva e questo impedisce il perdono, nella

misura in cui in quest’ottica perdonare sembrerebbe passare sopra questo dolore, facendo torto

alla gravità dell’accaduto e dunque anche alla dignità dell’esperienza di chi ci è stato – e di chi ci

è rimasto.

È giusto tutto ciò?

Posto che stia ben rappresentando i pensieri della senatrice – perché in fondo sto solo cercando

di darne un’interpretazione plausibile – credo che nessuno di noi vorrebbe e potrebbe dire di no.

A un livello della giustizia e del diritto umano, la senatrice ha fatto e la vede in un modo

totalmente giustificabile. Anzi, la verità è che molti di noi avrebbero preso quella pistola e

avrebbero sparato a quell’ufficiale tedesco senza pensarci troppo sopra. Direi quindi che Liliana

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 12 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn3
it/component/easyarticles/composer#_ftn4


Segre ha fatto meglio di tanti, dando dimostrazione di una solidità morale di cui si ha rara

traccia. Se non credessi che ci fosse anche un’altra giustizia e un altro diritto di cui dover tenere

conto, allora quest’intervento potrebbe benissimo finire qui. Voglio invece spostare

momentaneamente il discorso dall’Europa del ’45 e del 2020 ad un altro luogo, per andare ad

ascoltare quale sia la giustizia che proviene dal Calvario.  

2. La Croce

Abraham Kuyper – noto pastore, filosofo, teologo e uomo di stato olandese vissuto a cavallo tra il

XIX e il XX secolo – scrive quanto segue all’inizio di uno dei suoi testi più noti: “non è dalla Grecia

né da Roma che venne la rigenerazione della vita umana, bensì da Betlemme e dal Golgota”[5].

Da questo punto di vista l’affermazione di Kuyper ben rappresenta non solo una convinzione

fondamentale della fede cristiana, ma anche nello specifico una particolare enfasi che

caratterizza la famiglia delle chiese nate dalla Riforma. Fu Lutero che per primo pose con

estrema chiarezza i termini della questione. Questo avvenne nel contesto della cosiddetta disputa

di Heidelberg del 1518, allorquando gli agostiniani si riunirono per ascoltare le posizioni del

professore di Wittenberg, diventando questa l’occasione e il luogo per dibattere parte dei temi

contenuti in quelle 95 tesi che, travolte dal furore che seguì la loro pubblicazione, non erano poi

di fatto mai state discusse[6]. Anche all’epoca venne chiesto a Lutero di formulare delle tesi – 28

tesi teologiche e 12 tesi filosofiche – ciascuna seguita da una breve spiegazione.

Le celeberrime tesi 19-20-21 recitano “colui che guarda alle cose invisibili di Dio come se fosse

possibile percepirle nello scorrere degli eventi non merita di essere chiamato teologo [19].

Merita invece di essere chiamato teologo colui che comprende le cose visibili e manifeste di Dio

per come esse appaiono attraverso la sofferenza e la croce [20]. Un teologo della gloria chiama

‘bene’ il male e ‘male’ il bene. Un teologo della croce dice le cose come stanno [21]”[7]. Tenendo

presente che per Lutero il falso teologo e il teologo della gloria coincidono – mentre quella di

“teologia della croce” è proprio la “cifra” con cui viene indicato il pensiero del sassone –

nell’argomentazione in favore della 20° tesi egli afferma che è inutile conoscere Dio nella sua

gloria e nella sua maestà se non lo si riconosce prima nella sua umiltà e vergogna, questo perché

Dio stesso ha desiderato che lo si cercasse e gli si rendesse onore nel mentre il suo splendore era

nascosto nel dolore del supplizio. Invertire i termini finirebbe per determinare una falsa idea di

Dio, rendendo incomprensibile il contatto tra la sovranità e l’autorità di Dio e il modo del suo

esercizio per come esso è incarnato visibilmente nella vita di Gesù di Nazaret. Sicché, conclude

Lutero, si può riconoscere la vera identità di Dio e di conseguenza fare della vera teologia – cioè

produrre un corretto discorso intorno a Dio – solamente in riferimento, a partire e attraverso la

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 13 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn5
it/component/easyarticles/composer#_ftn6
it/component/easyarticles/composer#_ftn7


figura di Cristo crocifisso[8].

Le implicazioni della presa di posizione di Lutero sono molteplici e le tesi di Heidelberg, prese

nel loro complesso, furono di una tale esplosività che finirono per aggiungere carburante al

fuoco che accese la Riforma. Per quanto riguarda gli scopi limitati di questo scritto possiamo

limitarci a constatare questo: se la giustizia manifesta la propria natura nel suo esercitarsi o

manifestarsi e se Dio in quanto giudice supremo è colui che può esercitare la più alta giustizia e

se infine accettiamo – anche solo momentaneamente per ipotesi – che la scena della crocifissione

debba essere l’inizio di ogni corretta riflessione su Dio, allora dobbiamo concludere che la

giustizia più alta si manifesta a partire dalla deposizione del suo stesso diritto. Dio come

magistrato il quale al di sopra non ve ne è nessuno, mostra il proprio carattere a partire dalla

rinuncia ad esercitare la funzione che gli è propria per essenza. Non solo: egli accetta di essere

maledetto e ucciso dai colpevoli che potrebbe e che dovrebbe punire. Storicamente questo punto

è stato manipolato da buona parte della tradizione cristiana e si è voluto incolpare

esclusivamente il popolo ebraico di deicidio; ma la verità che emerge dal racconto evangelico è

ben più profonda. Gesù di Nazaret viene tradito prima dalla Chiesa – nella persona di Giuda che

lo vende e di Pietro che lo rinnega – poi viene tradito dal popolo eletto nella figura dei suoi

massimi rappresentanti che lo accusano falsamente e lo consegnano alle autorità romane, infine

viene tradito dal potere secolare – e quindi anche dai cosiddetti “gentili” ossia da tutta l’umanità

non-ebrea che qui è rappresentata da Roma – allorché Ponzio Pilato, pur sapendolo e

riconoscendolo pubblicamente innocente, prima lo fa frustare e poi lo condanna a morte.

Sebbene in ciascuno di questi gruppi vi sia chi si distingue dalla massa – il racconto dei vangeli

ne fa menzione, per esempio, nelle donne che accompagnano Gesù alla croce, in Giuseppe di

Arimatea e nella moglie di Ponzio Pilato – il messaggio è evidente per chi lo vuole comprendere:

il “Padre, perdona loro, perché non sanno quello che fanno” che Gesù leva al cielo in Luca 23:34 è

diretto a un’intera umanità che si fa giudice del giudice, ribellandosi e maledicendo il proprio

Creatore. E qui avviene il rovesciamento che Dio compie sulla croce: di fronte alla maledizione

universale che l’umanità riversa su Dio, Egli non se ne fa travolgere ma la assorbe e la spegne,

sicché Gesù dall’alto della croce intercede per i propri assassini nell’ora della sua morte, gli arti

stesi non come se fosse inchiodato, ma come se stesse avvolgendo tutto il creato in un abbraccio.

3. Il diritto alla verità

Ma quella che ho chiamato la “giustizia” che viene dal Calvario non si conclude qui. Perché sarà

anche vero che ogni discorso su Dio deve cominciare dalla croce, ma questo non significa che

essa debba anche essere il suo termine. Se così fosse allora dovremmo arruolarci nella schiera di

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 14 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn8


coloro che, con il barbuto di Treviri, affermano che la religione è l’“oppio dei popoli”. Perché se la

morte in croce di Gesù fosse la fine della sua giustizia, quello che ci rimarrebbe sarebbe soltanto

il grido di morte di un innocente massacrato – fosse pure di natura divina, questo farebbe ben

poca differenza in termini pratici. Certo permarrebbe nella mente il pensiero di un’ingiustizia

che chiede di essere controbilanciata dalla giusta punizione di coloro che sono colpevoli di averla

commessa, ma ecco che così ci saremmo subito allontanati dal Calvario per marciare

risolutamente verso Norimberga e i suoi tribunali. La giustizia che viene dal Calvario trova però

il suo proseguimento, e quindi il resto della sua teologia, nella tomba che fu trovata vuota all’alba

del terzo giorno.

Qui ci colleghiamo infine alla seconda parte del tema che ci è stato proposto, quello del diritto

alla verità. Incamminandoci dal Calvario verso la tomba che era vuota, è stata occupata ed è

tornata ad essere vuota, il diritto alla verità significa essere partecipi dell’esistenza della Verità:

significa testimoniare di una vita risorta che non è il semplice prolungamento della vita

precedente ma che è un nuovo inizio ed è in senso eminente la manifestazione infine visibile,

anche al di là del dolore, della Verità che si è fatta uomo. Il dolore qui non è svanito, cancellato

dalla storia, perché l’apostolo Tommaso testimonia delle ferite della crocifissione e quindi esse

permangono anche nel corpo risorto. Ciò non di meno esse fanno parte delle cose del passato che

non sono più, oramai tratti distintivi di un amore che “non tiene conto del male subito” (1Cor

13:5): Cristo infatti non risorge per radunare un esercito e vendicarsi, ma per dire a tutti che una

nuova vita è iniziata e che chiunque lo desideri può ricevere anch’egli, gratuitamente, la sua

porzione di Verità.

In tempi molto più recenti un altro pastore protestante di nome Martin Lutero – questo però

faceva di cognome King e veniva dall’Alabama – scrisse:

“il male è talmente capace di dare forma agli eventi che Cesare vive in un palazzo mentre Cristo

viene messo in croce, ma è quello stesso Cristo che ha spaccato la storia in due dividendola in ciò

che viene prima e dopo di lui, sicché persino la vita di Cesare viene datata secondo il nome di

Gesù. L’arco dell’universo morale è lungo, ma tende inevitabilmente verso la giustizia[.] La

verità schiacciata al suolo riuscirà sempre a rialzarsi”[9].

Che le affermazioni del Dr. King possano risuonare ingenue e false sono sicuro che lo avesse

messo in conto lui stesso. Esse infatti appaiono evidenti e ben fondate soltanto nella misura in cui

questo stesso arco appare agli occhi di chi lo veda, ed il medesimo osservatore divenga inoltre

testimone del rialzarsi della Verità. Allora soltanto appare chiaro come Cristo stia sopra Cesare e

che una più alta giustizia, di cui è possibile diventare partecipi, avanza inesorabilmente nella

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 15 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn9


storia verso la sua destinazione. Ma questo è possibile solamente a chi guarda all’universo

avendo la croce e la tomba vuota come punto prospettico.

Torniamo da dove eravamo partiti, ossia dalla Segre e dalle sue parole. Che cosa dobbiamo dire

della giustizia che traspare da quest’ultime e di quell’altra di cui abbiamo voluto rendere conto?

Anche dopo tutto quello che abbiamo aggiunto, possiamo ancora dire che sia giusto affermare

che la senatrice a vita Liliana Segre goda di un diritto a non perdonare? Sicuramente sì. Perché

del resto chi potrebbe permettersi di dire a questa gran donna, che spicca in mezzo alla

mediocrità a cui siamo ormai assuefatti, che dovrebbe andare al di là di sé stessa e delle atrocità

che ha subito e di cui è stata testimone, per poi infine perdonare i propri aguzzini? Sicuramente

chi scrive non può osare tanto, ma aggiungerei nemmeno chiunque altro. Nessuno può chiedere

una cosa simile a un proprio pari. Del resto abbiamo già detto più sopra come la Segre abbia

mostrato più integrità di quanto ci si sarebbe potuto aspettare e di quanta ne avremmo richiesta

da lei se fossimo stati lì presenti, in quel lontano giorno del ’45 in Germania in cui decise di

risparmiare il suo aguzzino. Liliana Segre ha così in un certo senso raggiunto il limite della

giustizia umana, rifiutando di farsi modellare dal suo nemico e scegliendo invece di trovare forza

in sé stessa e nella propria dirittura morale. Speriamo poi che quel tedesco a Norimberga ci sia

andato per davvero e non solo figurativamente, e che abbia reso conto delle sue azioni di fronte

a un tribunale umano; e grazie a Dio che ci sono state le varie Norimberghe della storia, dove

uomini hanno cercato, per quanto i loro limiti consentissero, di fare giustizia dei vari Herman

Gӧring e delle loro azioni. E da ciò ne deriva che da un certo punto di vista vi è un innegabile

diritto a non dimenticare e alla verità: perché la storia della giustizia e dell’ingiustizia umana va

ricordata, preservata, utilizzata onde evitare gli errori del passato – anche se, ahimè, ritengo che

se l’arco dell’alta giustizia avanza sempre, lento, tortuoso, ma inarrestabile, quello della giustizia

umana si ripete in modo spiralico, allargandosi sempre di più ma al contempo avvolgendosi su sé

stesso.

In una prospettiva biblica bisogna dire che anche questa giustizia umana è stabilita da Dio e

anch’essa procede dal suo carattere. “Non vi è autorità se non da Dio” scrive Paolo nella sua

missiva ai Romani, per poi aggiungere che “il magistrato è un ministro di Dio per il tuo bene; ma

se fai il male, temi, perché egli non porta la spada invano; infatti è un ministro di Dio per

infliggere una giusta punizione a chi fa il male” (Romani: 13:1b, 4). Questo non implica porre un

cappello “teocratico” sul potere politico e nello specifico su quello giudiziario – del resto Paolo

scrive ai romani del primo secolo DC, che vivono in un impero che è ben lungi dal riconoscere il

cristianesimo e che anzi ne è ancora quasi del tutto ignaro – bensì affermare che anche la

giustizia degli uomini se esiste è perché, quando è ben esercitata, svolge un ruolo essenziale e

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 16 di 19



ordinato da Dio. A questo fine, cioè quello di ben utilizzare la “spada” ed evitare il verificarsi del

male, il magistrato e chi in generale si muove nell’ottica della giustizia umana ha diritto a non

perdonare, a non dimenticare e a raccontare una verità che mantenga viva il ricordo,

l’attenzione e il discernimento degli uomini. Questo però, prendendo esempio dalla Segre,

dev’essere fatto senza uno spirito di vendetta e di odio – altrimenti anche chi porta la spada

sarebbe meritevole di punizione – bensì per l’appunto con uno spirito di giustizia.

È chiaro che questa giustizia umana può intrecciarsi e anzi nutrirsi con l’altra giustizia di cui

abbiamo parlato, la quale non annulla la prima ma la avvolge in una realtà più ampia, di cui del

resto quella, essendo stabilita da Dio fa già parte sin dalla sua origine. La differenza è però che

questa giustizia non può essere amministrata con la Spada. Ben dice Lutero sempre nelle tesi di

Heidelberg, quando nella 28° e ultima tesi afferma che “l’amore di Dio non trova bensì crea ciò

che è a esso gradito”[10]. Questo significa che la giustizia divina che inizia con la croce e finisce

laddove conduce l’arco morale dell’universo non è una nostra creazione o qualcosa che possiamo

reclamare; semmai possiamo semplicemente riceverla da Dio nel momento in cui egli la crea in

noi. Per questo essa è una giustizia che non si può né comandare, né chiedere, né ce la si può

aspettare – da Liliana Segre o da chiunque altro. Si può solamente testimoniare ed accogliere la

testimonianza della croce e della tomba vuota che ne sono la radice e l’origine.

Bibliografia[11]

 

[1] Dietrich Bonhoeffer, Resistenza e Resa: Lettere e scritti dal carcere, a cura di Eberhard Bethge,

edizione italiana a cura di Alberto Gallas (Cinisello Balsamo: Edizioni San Paolo, 2015), p. 76.

[2] Liliana Segre, “Milano, Segre cita Levi: “non perdono e non dimentico, ma non odio”,

Youtube.

[3] Liliana Segre, “L’ultima testimonianza di Liliana Segre ‘Non ho mai perdonato, ma ho

imparato a non odiare”, Youtube, minuto 55:00.

[4] Segre, “L’ultima testimonianza”, 1:11:00.

[5] Abraham Kuyper, Lezioni sul calvinismo (Caltanissetta: Alfa & Omega, 2020). Sulla notevole

figura di Kuyper si può anche consultare l’eccellente biografia di James D. Brat, Abraham Kuyper.

Calvinista moderno, cristiano democratico (Firenze: BE, 2018).

[6] Cfr. Alister E. McGrath, Luther’s Theology of the Cross: Martin Luther’s Theological

Breakthrough, seconda edizione (Oxford: Wiley-Blackwell, 2011).

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 17 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftn10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
it/component/easyarticles/composer#_ftnref2
it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
it/component/easyarticles/composer#_ftnref6


[7] Le tesi e il loro commento sono prese, tradotte e collazionate da Martin Lutero, Luther’s

Works, a cura di Jaroslav Pelikan e Helmut T. Lehmann (Minneapolis: Fortress Press, 1957), pp.

39-58.

[8] Nelle parole di Jürgen Moltmann, un teologo riformato che disse di essere stato “trovato da

Cristo” mentre era in un campo di prigionia alleato nonché un grande erede di Lutero, si può

quindi affermare che “la teologia cristiana deve essere una teologia della croce, se essa vuole

identificarsi attraverso Cristo come una teologia cristiana”. Jürgen Moltmann, The Crucified God

(Minneapolis: Fortress Press, 2015), pp. 7, 44.

[9] Martin Luther King Jr., “Out of the Long Night”, in The Gospel Messenger, 08/02/1958, p. 14. Per

dovere di precisione, bisogna specificare che l’espressione indicante l’arco dell’universo morale

venne utilizzata per la prima volta da Theodore Parker, mentre le parole sulla verità sono

indicate esplicitamente da King come una citazione di William Cullen Bryant. Cfr. Theodore

Parker, Ten Sermons of Religion (Boston: Nichols and Company, 1853), p. 66.

[10] Si veda nota 6 supra.

[11] Bibliografia: Bonhoeffer, Dietrich, Resistenza e Resa: Lettere e scritti dal carcere, a cura di

Eberhard Bethge, edizione italiana a cura di Alberto Gallas (Cinisello Balsamo: Edizioni San

Paolo, 2015).

Brat, James D., Abraham Kuyper. Calvinista moderno, cristiano democratico (Firenze: BE, 2018).

King, Martin Luther Jr., “Out of the Long Night”, in The Gospel Messenger, 08/02/1958.

Kuyper, Abraham, Lezioni sul calvinismo (Caltanissetta: Alfa & Omega, 2020).

Lutero, Martin, Luther’s Works: Career of the Reformer, a cura di Harold J. Grimm e Helmut T.

Lehmann (Minneapolis: Fortress Press, 1957).

McGrath, Alister E., Luther’s Theology of the Cross: Martin Luther’s Theological Breakthrough,

seconda edizione (Oxford: Wiley-Blackwell, 2011).

Moltmann, Jürgen, The Crucified God (Minneapolis: Fortress Press, 2015).

Parker, Theodore, Ten Sermons of Religion by Theodore Parker (Boston: Nichols and Company,

1853).

Segre, Liliana, “L’ultima testimonianza di Liliana Segre ‘Non ho mai perdonato, ma ho imparato

a non odiare”, www.Youtube.com

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 18 di 19

it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
it/component/easyarticles/composer#_ftnref10


Segre, Liliana, “Milano, Segre cita Levi: “non perdono e non dimentico, ma non odio”,

www.Youtube.com  

           

“Io non perdono e non dimentico, ma non odio” (L.&nbsp;Segre) Pagina 19 di 19


