
Gli attori della giustizia

A proposito di giudici, di coscienza e di
fede
di Vincenzo Vitale

24 ottobre 2020

Sommario:

A proposito di giudici, di coscienza e di fede

di Vincenzo Vitale    

Al giudice occorre più coraggio ad essere giusto, apparendo ingiusto, che ad essere ingiusto

apparendo giusto (Piero Calamandrei)

Il solo ammonimento ai giudici di giudicare secondo scienza e coscienza non basta. Ci vorrebbero

delle norme per stabilire quanto piccola può essere la conoscenza e quanto grande la  coscienza

(Karl Kraus ).  

Molto mi ha interessato la lettura della bella intervista rilasciata da Gabriella Luccioli, apparsa su

questa rivista alcuni giorni fa e dal titolo “Il mestiere del giudice e la religione”

https://www.giustiziainsieme.it/
https://www.giustiziainsieme.it/aree-tematiche/attori-della-giustizia
https://www.giustiziainsieme.it/autori/vincenzo-vitale


(https://www.giustiziainsieme.it/it/le-interviste-di-giustizia-insieme/1317-il-mestiere-del-giudice-e-

la-religione), dal momento che tocca aspetti particolarmente delicati e coinvolgenti anche dal

punto di vista psicologico.

Senza dubbio, le risposte che ella fornisce alle intriganti domande poste da Roberto Conti,

dimostrano la pluridecennale esperienza di una persona impegnata probabilmente nel più arduo

dei compiti, quello di ripartire le ragioni dai torti.

Tuttavia, mi pare doveroso – quasi come omaggio a un tale impegno per tanto tempo profuso –

spendere poche parole nel tentativo di operare alcune brevi chiarificazioni concettuali tanto più

necessarie quanto più si prendano sul serio le affermazioni contenute nell’intervista.

1) Innanzitutto, va precisato, visto che nel corso della conversazione se ne fa quasi dei sinonimi,

che una cosa è la religione e altra cosa la fede.

Mentre infatti la religione rappresenta – in modo tendenziale - l’insieme delle credenze, dei culti,

dei riti e perfino delle impalcature storiche e culturali dei tre monoteismi[1] nel rapporto con la

divinità, la fede indica invece in modo diretto l’apertura del se verso l’infinito di Dio, l’ascolto che

alla chiamata di Dio l’uomo riesca a prestare.

Ne viene che mentre della religione e dei suoi retaggi – lo si voglia o no - sono impregnate le

istituzioni, le dinamiche sociali, i costumi e perfino il lessico politico, invece la fede risponde ad

una logica diversa, direttamente derivabile dalla vocazione di ciascuno.  

Da un certo punto di vista, potrebbe dirsi che la religione si afferma ed opera in un contesto

sociale, la fede nell’ambito tendenzialmente personale.

E tuttavia, esse sono strettamente collegate, dal momento che una religione senza fede si

ridurrebbe ad una semplice prassi sociale e una fede senza espressione religiosa rimarrebbe

seppellita nella coscienza individuale: entrambe ne rimarrebbero vulnerate in modo da perdere la

loro stessa identità. 

Chiedendo venia per l’inevitabile approssimazione delle precedenti considerazioni, va perciò

affermato che, proprio in virtù delle sue caratteristiche, la fede non può che pervadere di se

l’intera dimensione personale di chi la professi, senza lasciarsi rinchiudere nell’asfittico recinto

di una psicologia individuale.

In altri termini, la fede contrassegna la persona in modo integrale. E la persona – si badi – non si

riduce al semplice individuo, monade tendenzialmente irrelata dal contesto umano ove si trovi a

vivere. La persona esprime il soggetto umano nella pluralità indeterminata delle relazioni con

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 2 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn1


altri soggetti e che lo costituiscono come tale, nei modi di un reticolo di connessioni esistenziali

soltanto all’interno delle quali l’io può nascere e affermarsi[2]: per usare termini filosoficamente

significativi nel lessico di Heidegger, diremmo che ogni essere umano – poiché la persona è

costitutivamente proiettata verso gli altri -  si rende tale nel Mitdasein[3]. 

In questa prospettiva, se si comprende bene che – come giustamente afferma Gabriella Luccioli –

non “esista un diritto del magistrato ad esternare il suo credo religioso” né quello della società a

conoscerlo, non si comprende invece come la fede, di cui eventualmente il giudice sia portatore,

possa essere assimilata agli “stereotipi inconsciamente alimentati, ( ai) pregiudizi, (ai)

convincimenti radicati e mai posti in discussione, ( alle) esperienze di vita, (a) forme mentali, (a) 

dati caratteriali…”, dei quali bisognerebbe liberarsi o, almeno, assumere adeguata

consapevolezza allo scopo di arginarli.

In realtà, la fede rappresenta una dimensione qualificante, in modo non rimettibile, la persona

umana che la professi: essa la intride dall’interno, la orienta nella visione del mondo, ne produce

la “conversione”[4], ne segna una autentica palingenesi: l’”uomo nuovo”, insomma, di cui parla

S. Paolo nelle sue epistole.

Ma proprio per questo, la fede non si può dismettere, quando si fuoriesca dalle mura domestiche,

come si riponesse nell’armadio la giacca da camera per indossare il soprabito.

Per questa ragione, il giudice che abbia il dono della fede non può che vedere le cose da giudicare

– e per fortuna! - nell’orizzonte da essa aperto, propiziato, sostenuto.

D’altra parte, la fede non consegna al diritto alcun contenuto specifico, ma fa qualcosa di molto

più significativo: gli reca in dote un supplemento di senso.

Essa non solo non fornisce contenuti, ma “introduce nel circolo ermeneutico, nel quale ragione e

coscienza dei giuristi si dialettizzano, una parola nuova, che né la ragione né la coscienza, in

quanto tali, sono capaci di formulare”[5].

Si tratta insomma, per la fede, di raffinare e approfondire – nel senso dell’umanesimo integrale -

 l’orizzonte di quella pre-comprensione[6], che rappresenta la più compiuta e feconda 

acquisizione della lezione ermeneutica contemporanea ed alla quale moltissimo deve anche

quella strettamente giuridica nella sua quotidiana opera di interpretazione[7].  

Si dà qui dunque per acquisito, per un verso, che la fede[8] – qualora se ne abbia il dono –

rimane parte integrante ed ineliminabile della coscienza giudicante e che, per altro verso, essa

non mortifica, ma anzi esalta, dotandola di una più raffinata sensibilità, la capacità euristica

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 3 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn2
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn3
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn5
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn6
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn7
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn8


propria del giurista.   

2) E siccome abbiamo testé parlato di coscienza, mette conto di soffermarsi brevemente su come,

della coscienza del giudice ,si tratti nelle pagine della intervista qui commentata.

E debbo dire che se ne tratta in modo alquanto originale, dal momento che mentre si afferma da

un lato che “la tutela effettiva dei diritti” potrà realizzarsi soltanto attraverso “una maturazione

della coscienza collettiva e un ritorno a ragionamenti lucidamente argomentati”, da un altro lato,

si ribadisce che dal momento che “il magistrato è istituzionalmente deputato ad attuare un

interesse generale”, ciò, in alcuni casi, “impone la limitazione della sua libertà di coscienza”.

Insomma, un’idea di coscienza alquanto singolare – non me ne voglia Gabriella Luccioli – in

forza della quale nel caso essa sia collettiva è bene che si espanda e maturi, mentre in caso sia

quella del giudice, allora va limitata nell’interesse generale.

Considerazioni, queste appena indicate, che inducono una doppia perplessità.

La prima perché, nonostante tutto, la collettività organizzata sarà depositaria certo di opinioni,

di sensazioni, di saperi, di ideologie, ma difficilmente di una coscienza degna di esser appellata

con questo specifico nome, se non usando di una metafora; utile certamente, suggestiva forse, ma

sempre e soltanto metafora che ne utilizza il termine destinato a designarla, ma per significare

altro e di ben diverso dalla coscienza.

Questa, infatti, sorge e fiorisce, in senso autentico, soltanto dalla e nella persona umana, nella

pienezza delle sue caratteristiche relazionali.      

La seconda perplessità deriva invece dal considerare come la coscienza non tolleri in nessun

caso di esser limitata, pena la sua completa dissoluzione; e che, per converso, se una dimensione

interiore dell’uomo – e qui del giudice – può esser limitata, allora non si tratta certo della

coscienza, ma di qualcosa d’altro: appunto di opinioni, di sensazioni, di saperi, di ideologie.

Ma non si tratta comunque della coscienza, perché questa non si muove certo come una

fisarmonica, pronta a contrarsi o ad espandersi a seconda della opportunità del momento.     

Quanto da me sostenuto si capisce subito considerando come l’esperienza comune – quella tanto

valorizzata da Giuseppe Capograssi[9] – lo confermi senza ombra di dubbio.   

Significativa in proposito la definizione che egli propone di coscienza, indicata come “la

consapevolezza concreta e obiettiva dell’umanità della vita”[10].

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 4 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn10


Come dire che la coscienza è il vero organo della sensibilità che ogni uomo usi per sintonizzarsi

sulla obiettiva realtà della vita propria e degli altri suoi simili e che, come tale, o c’è o non c’è,

non conoscendosi sue possibili gradazioni o affievolimenti.

Che sia così ce lo suggerisce lo stesso ètimo del termine: cum-scientia, per significare una

sensibilità che nasce e si afferma non in chiave monadica, bensì’ comune, irreversibilmente

solidaristica e che perciò in alcun caso può essere limitata o conculcata in quanto non totalmente

disponibile neppure dal suo stesso portatore[11]. 

Un minimo di memoria storica lo conferma, ricordando come ogni compressione della coscienza

individuale finisca con il ripercuotersi inevitabilmente e in modo radicale sulle relazioni con gli

altri.

Si deve al celebre saggio dedicato da Hannah Arendt[12] ad Adolf Eichmann la dimostrazione di

come un semplice ottundimento della coscienza possa condurre un uomo mediocre, incolto,

anche pauroso verso i superiori gerarchici, a sterminare sistematicamente decine di migliaia di

esseri umani come nulla fosse, come un lavoro da svolgere burocraticamente.

Eichmann non ha nulla dell’eroe malvagio, ma dotato di una sua pur perversa grandezza, quali

potrebbero essere Attila o Gensis Kahn – sanguinari sterminatori dei nemici ma capaci di passare

alla storia; egli non è che un grigio funzionario nazista, la cui coscienza dimidiata è divenuta

incapace di cogliere la “concreta ed obiettiva umanità della vita”[13].  

Intendo insomma affermare che se la coscienza viene compressa o limitata, semplicemente

scompare, si dissolve come tale: non si danno “percentuali” sopravvissute di coscienza quando

questa venga compressa o limitata.

Pensare come realistiche simili “percentuali” varca la soglia dell’impossibile, perché la coscienza

non è costruita da parti giustapposte, in modo che staccandone alcune, le altre possano

continuare a “funzionare” come nulla fosse: ogni minima espressione della coscienza – per futile

che possa apparire – la contiene tutta intera e chi indebitamente la comprima, isolandone un

frammento, non fa in realtà che emarginare la coscienza nella sua totalità[14]. 

La coscienza si comporta qui come l’infinito ( e la coscienza è infinita per definizione[15] )

matematico: ogni parte dell’infinito è a sua volta infinita ( per esempio, la serie dei numeri

naturali è infinita, ma quella dei numeri pari, di cui essa è composta, è anch’essa infinita).

Per questa ragione, ogni singolo atto compiuto nell’ambito di una presunta limitazione di

coscienza è in realtà compiuto “senza coscienza”, nel buio assoluto di una coscienza ormai

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 5 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn12
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn13
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn14
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn15


spenta e silenziosa. 

In questa prospettiva, ipotizzare che il giudice – per esempio, nel contesto delle procedure

abortive richieste da una minorenne – debba imporre alla propria coscienza, nell’interesse

generale, di tacere, mi pare cosa molto pericolosa, perché significa, né più né meno, che gli si

chiede di decidere “senza coscienza”, il che è francamente assurdo e contrario, contrarissimo

all’interesse generale.   

Non si riesce a spiegare razionalmente come sia possibile chiedere al giudice di giudicare

facendo a meno della coscienza: chiedergli cioè di giudicare, ma senza giudicare, perché giudicare

a prescindere dalla coscienza è palesemente impossibile, in quanto l’organo del giudizio è la

coscienza e non un’altra cosa.  

In realtà, in tal modo, si chiede al giudice di divenire null’altro che un funzionario, scrupoloso

burocrate che “manda avanti” la pratica, ma del tutto estraneo al tasso di giustizia o di ingiustizia

delle norme che presiedono al suo operato. 

Il giudice diviene così altro da se. Letteralmente, si perde.

3) Il ruolo primario svolto dalla coscienza era stato peraltro assai bene inteso dal Cardinale John

Henry Newman, il quale, nella sua celebre lettera al Duca di Norfolk, così scrive: “Se fossi

obbligato a introdurre la religione nei brindisi dopo un pranzo ( il che in verità non mi sembra

proprio la cosa migliore ), brinderò, se volete, al Papa; tuttavia, prima alla Coscienza e poi al

Papa”[16]: il che non gli impedì di essere canonizzato, ovviamente dal Papa – nella specie Papa

Francesco – il 13 ottobre del 2019.     

Il passo citato, molto noto e sottoposto ad innumerevoli commenti, viene qui alla nostra

attenzione perché serve a sottolineare come, per il convertito ( dall’anglicanesimo) Newman, il

Papa c’è perché  c’è la coscienza e non viceversa. 

Il primato della coscienza rispetto alla pur somma autorità del Papa, per il Cardinale, altro non

significa che il primato della ragione e della sensibilità rispetto all’autorità. 

Questo assunto ci mette subito davanti ad altre, impegnative affermazioni dovute alla riflessione

di Gabriella Luccioli, laddove ella censura – citando Giuseppe Pera - il giudice che si sentisse

vincolato da “direttive promananti da autorità ecclesiastiche…in particolare quando siano in

questione i diritti fondamentali di libertà dei cittadini” o dove ravvisa la inesistenza di spazi di

conciliabilità fra precetti evangelici e diritto positivo in tema di aborto, di indissolubilità del

matrimonio, di divieto di matrimonio fra persone dello stesso sesso, di aiuto al suicidio.

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 6 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn16


Orbene, è il caso di evidenziare come - a parte il fatto che mi pare del tutto improbabile che

giudici italiani abbiano mai subordinato le loro decisioni a direttive ecclesiastiche -  non siano i

precetti evangelici ad essere invocati da chi intenda schierarsi contro aborto, divorzio,

matrimonio fra omosessuali ed eutanasia, bensì lo sia la ragione giuridica in quanto tale, vale a

dire la coscienza del giurista.

In proposito, non è inutile ricordare come, per esempio in tema di aborto, il retto uso della

ragione giuridica – del tutto immune da contaminazioni di carattere fideistico o ecclesiastico – sia

stato alla base di posizioni contrarie alla sua legalizzazione e dovute ad esponenti di primissimo

piano della cultura assolutamente laica.

Ne cito soltanto tre, ma di indiscutibile qualità.

Pier Paolo Pasolini sul punto fu categorico: “Sono traumatizzato dalla legalizzazione dell’aborto,

perché la considero, come molti, una legalizzazione dell’omicidio. Nei sogni e nel comportamento

quotidiano…io vivo la mia vita prenatale, la mia felice immersione nelle acque materne: so che là

io ero esistente”[17].

Non diversamente Norberto Bobbio: “Ho parlato di tre diritti: il primo, quello del concepito, è

fondamentale, gli altri, quello della donna e quello della società, sono derivati…il fatto che

l’aborto sia diffuso è un argomento debolissimo dal punto di vista giuridico e morale…il furto

d’auto è diffuso, quasi impunito, ma questo legittima il furto?...L’individuo è uno, singolo. Nel

caso dell’aborto c’è un ‘altro’ nel corpo della donna. Il suicida dispone della sua singola vita. Con

l’aborto si dispone di una vita altrui…E mi stupisco a mia volta che i laici lascino ai credenti il

privilegio e l’onore di affermare che non si deve uccidere[18]”.

Da un altro punto di vista, è stata Oriana Fallaci,  della quale rimarrà indimenticabile il sofferto

incipit di una lettera indirizzata a chi non nacque, a scrivere: “ Stanotte ho saputo che c’eri: una

goccia di vita scappata dal nulla….si. C’eri. Esistevi[19]”.

Nella prospettiva della cultura giuridica cattolica, peraltro, né Sergio Cotta[20] né Augusto del

Noce[21] né Francesco D’Agostino[22] – vale a dire tre fra i più noti ed eminenti intellettuali

cattolici degli ultimi decenni – hanno mai adoperato argomenti di carattere religioso o di matrice

ecclesiastica, per stigmatizzare la inaccettabilità giuridica della legge sulla interruzione della

gravidanza, facendo invece appello ad una rigorosa quanto esigente razionalità giuridica.    

E come loro molti altri.

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 7 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn17
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn18
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn19
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn20
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn21
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn22


Ciò significa che né il pensiero laico né quello cattolico – significativamente coincidenti nella

critica alla legalizzazione dell’aborto – hanno avuto bisogno di altro che non fossero le

argomentazioni di taglio strettamente giuridico per formalizzare la loro censura.

Ne viene che i precetti evangelici – al contrario di quanto temuto e asseverato da Gabriella

Luccioli - con l’aborto, in sede giuridica, non hanno nulla da spartire: similmente potrebbe dirsi

per il matrimonio fra omosessuali, per l’indissolubilità del matrimonio, per l’aiuto al suicidio[23]

. 

Si tratta infatti di verità di ragione, per quanto di una ragione immune – questa volta è davvero il

caso di dirlo! – da pregiudiziali ideologiche di genere politico o sessuale.    

4) Per concludere queste osservazioni, va chiarito brevemente il ruolo che la fede possa

esercitare nei confronti della ragione e in particolare nei confronti della ragione giuridica.

Come accennato sopra, la fede non fornisce alla ragione contenuti nuovi e specifici, ma la orienta

nel verso di un più ampio e profondo orizzonte di senso.  

Ecco perché anche i non credenti – come Pasolini, Bobbio e Fallaci – ben possono giungere a

conclusioni identiche a quelle dei credenti – Cotta, Del Noce, D’Agostino – in tema di bioetica:

perché usano tutti in modo corretto la ragione, confrontandosi tutti con i medesimi contenuti.

Tuttavia, la fede cerca di impedire che la ragione cada negli errori più tipici che la storia del

pensiero ha abbondantemente mostrato e che possono giungere a mortificarla, fino alla

derelizione di se.

So bene di non affermare qui nulla di nuovo, dal momento che tutta la tradizione del pensiero

occidentale – da S.Agostino a S.Tommaso fino alla influenza eminente che la scolastica esercitò

sulla cultura successiva – si è spesso preoccupata di coniugare le istanze della fede con quelle

della ragione.

Mi limito ad alcune brevissime e necessariamente schematiche considerazioni.

Innanzitutto, non si creda che la fede possa essere alimentata a misura del depotenziamento

della ragione, quasi che meno spazio occupi la ragione, più ne rimanga per la fede.

E’ piuttosto vero il contrario: senza una ragione capace di svolgere il proprio ruolo fino in fondo,

anche la fede viene posta in pericolo, dal momento che rischia di ridursi a semplice superstizione

o di dileguare nelle nebbie della mitologia.

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 8 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn23


Similmente, la ragione ha bisogno che la fede svolga anch’essa il proprio ruolo fino in fondo,

altrimenti rischia di chiudersi pericolosamente nel circolo asfittico della propria

autoreferenzialità.

La ragione, insomma, costruisce; la fede alimenta e fonda. La ragione logicizza; la fede mostra i

limiti della logica. La ragione conclude; la fede mostra una ulteriorità  rispetto ad ogni

conclusione. La ragione assolutizza; la fede relativizza. La ragione tende ad escludere; la fede ad

includere.

E il diritto? Come si dialettizza con la fede?

Il diritto pensa di esaurire il dicibile; la fede gli ricorda che il più rimane ancora da dire. Il diritto

cerca la proporzione rigorosa; la fede gli ricorda che nessuna proporzione basta a se stessa. Il

diritto afferma la simmetria; la fede gli ricorda la fecondità della dissimmetria. Il diritto pensa di

poter comprendere tutto; la fede gli ricorda che proprio quando sembra di aver tutto compreso,

c’è ancora tutto da comprendere: la fede sa infatti – e lo ricorda al diritto - che ogni essere umano

è un mistero, e che come tale va rispettato e custodito.   

Ecco perché affinando la sensibilità della propria coscienza verso la fede e l’orizzonte da questa

dischiuso, il giudice non potrà mai ridursi, dimenticando le cose come in effetti sono, a semplice

custode del nichilismo, dello scientismo o del formalismo, come purtroppo oggi si rischia di farlo

divenire, assolutizzando il dettato del diritto e delle ideologie che spesso ne condizionano le

interpretazioni.   

Infatti, soltanto una sana e feconda dialettica fra ragione e fede potrà tenerlo saldamente

ancorato alla realtà della giustizia ( cioè della vita ), che del diritto rappresenta il principio

fondativo.

Affinché egli non sia costretto a ripetere ( e noi con lui ) - come il Re di Ionesco – che “non c’è più

niente di normale da quando l’anormale è diventato la norma”[24].     

                                                          

[1] Non prendo qui volutamente in esame le forme religiose non monoteistiche in quanto

bisognerebbe dedicar loro – in forza della loro struttura logica e storica – un discorso a parte che

qui non è possibile. Inoltre, nelle religioni politeistiche, non è possibile parlare di “fede” in senso

proprio.

[2] A partire dalla nascita: si viene concepiti e si nasce attraverso una relazione biunivoca che

diviene triadica.

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 9 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftn24
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref1
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref2


[3] Sein und Zeit, § 9, 12.

[4] Chi si converte, del resto, non vede cose diverse da chi non lo abbia fatto: vede, infatti, le

medesime cose, ma da un diverso “punto di vista”: questo il significato proprio del convertere.   

[5] F.D’Agostino, Il diritto come problema teologico, in Il diritto come problema teologico ed altri

saggi di filosofia e teologia del diritto, Torino, 1995, pag. 30: prendo qui in prestito a proposito

della fede, le espressioni di cui nel testo e adoperate da D’Agostino in riferimento alla teologia del

diritto.  

[6] J. Esser, Precomprensione e scelta del metodo nel processo di individuazione del diritto, tr. It.,

Napoli, 2010. 

[7] H.G.Gadamer, Verità e metodo, tr.it., Milano, 2000.

[8] E’ il caso di precisare come la fede non vada intesa come il possesso definitivo e formalmente

appreso di un dato trascendente, ma come la risposta, sempre in pericolo di essere revocata in

dubbio, alla chiamata di Dio: ciò per dire che l’uomo di fede non è esente dal rovello del dubbio,

come del resto l’agnostico non è esente dalla tentazione della fede. Il tema è colto e

splendidamente sviluppato da J. Ratzinger, Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul simbolo

apostolico,  Brescia, 2012.

[9] Analisi dell’esperienza comune, in Opere, I, Milano, 1959.

[10] Obbedienza e coscienza, in Opere, V, Milano, 1959.

[11] Si può utilmente leggere, per intendere il faticoso nascere della coscienza giuridica e il suo

relazionarsi costitutivo con gli altri, il delizioso racconto di S. Zweig, Gli occhi dell’eterno fratello,

Milano, 2013, al quale ho dedicato attenzione nel mio saggio Cosa cercano i giuristi nella

letteratura? , in “Forum italicum. A journal of italian studies”, London, 2019, n. 53, pp. 232 ss., al

quale mi permetto di rinviare.   

[12] Alludo ovviamente a La banalità del male, tr. It., Milano, 2019.

[13] Si tratta senza dubbio qui di una esemplificazione estremizzata, ma è proprio

estremizzandone gli effetti che meglio si può cogliere il senso dei fenomeni. 

[14] Cfr. H.U.Von Balthasar,  Il tutto nel frammento, tr. It., Milano, 2017.

[15] Come bene mette in luce la riflessione di H.Bergson, L’evoluzione creatrice, tr. it. Milano,

2002.

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 10 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref3
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref4
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref5
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref6
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref7
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref8
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref9
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref10
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref11
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref12
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref13
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref14
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref15


[16] Lettera al Duca di Norfolk: coscienza e libertà, tr. It., Milano, 1999, p. 236. 

[17] Scritti corsari, Milano, 1990, p. 98.

[18] Tempi del 22/05/2013.

[19] Lettera a un bambino mai nato, Milano, 2019, p. 5.

[20] Cfr. Il diritto come sistema di valori, Cinisello Balsamo, 2004.

[21] Cfr. L’epoca della secolarizzazione, Milano, 1980.

[22] Cfr. Bioetica e biopolitica. Ventuno voci fondamentali, Torino, 2011. 

[23] Lo ha esaurientemente mostrato A.R.Vitale, di cui cfr. L’eutanasia come problema

biogiuridico, Milano, 2017.

[24] E. Ionesco, Il Re muore, Torino, 1963, p. 23. 

A proposito di giudici, di coscienza e di fede Pagina 11 di 11

https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref16
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref17
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref18
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref19
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref20
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref21
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref22
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref23
https://www.giustiziainsieme.it/it/component/easyarticles/composer#_ftnref24

